## behreh Nama بهار 3753 زرتشتی 1394 خورشیدی

نشريه مركز زرتشتيان كاليفرنيا شماره 173 سال سی و سوم

بزرگان سخن

دانستنی ها

پیشکشی نوروزی تاريخ "١٨٠

## the Great.. المجا

دستانیکه یاری میهند پاکتراز دستهایی هستند که رو به آسمان رعا مینند



سر دبیر ، گرافیک و رایانه : کنخسرو بکتاهی با یاری گروه دبیران اینترنت: رامین شهریاری فرارسیدن نوروز باستانی و زادروز اشو زرتشت را به همکیشان و هم میهنان و همه ایران دوستان سراسر جهان شادباش گفته و امیدواریم که با گسترش هرچه بیشتر آموزشهای اشوزرتشت آرامش و آسایش بر همه جهانیان فراهم شود.

برای همه سالی بسیار خوش و سرشار از تندرستی ، پیروزی و شاد کامی آرزو میکنیم.

### گروه مدیران دوره نونزدهم مرکز زرتشتان کالیفرنیا

بر گیری از نوشته های چهره نما با چاپ نام نویسنده و نشانی تارنما

چهره نما در گزینش و ویرایش نوشته ها*ی* رسیده آزاد است و نوشتارهای رسیده باز گردانده نمی شود.

دیدگاه های بازتاب شده در نوشته ها همیشه گویای دیدگاه های انجمن دبیران چهره نما نمی باشد.

چهره نمای مرکز زرتشتیان کالیفرنیا ، نشریه ایست دینی ، اجتماعی ،

تاریخی ، ادبی و فرهنگی که به هیچ دسته و گروه سیاسی بستگی ندارد.

Trust of Morvarid Guiv 4001 S. Decature Ave. suite 37-337 Las Vegas, NV 89103 Tell: (809)889-9795

بزرگ دادار آفریدگار، آفریدگار خوبی و سودمندی، نیکی و زیبایی، پروردگار بهی و هر چه بهتر و هرکه بهترین

د دید کی پردو است. سپاس او را و باران ستایش و درود نثار بر بهترین مهتران، گرامیترین ارجمندان، مه مهان و بلند بلندان، آموزگار نیکهای سهگانه، ستایشگو و سرایشگر زیباییها و خوبیهای هزارگانه، پیامبر راستین و راستان، پیرو پیشوای امروز و باستان، ستاینده راستی و رادی نیکی و پاکی، دارای فره درخشان ایزدی، دشیمن اهریمن دروغ و بدی، نمازگزار أتش وزمين و آفتاب و روشنى خاك وآب، بهترين افسانه گوى افسانه زندگی، ساقی سرخوش میخانه زندگی، پر و پیمان پیمانه زندگی، فرستاده و پیامگزار بغان، پیر مغان، سر و سرور سرآمدان، رد بخردان، بخرد ردان، پیک اورمزد، امین امشاسپندان و ایزدان، بهین فرزند زمین و آسمان، فرمند

مهدى اخوان ثالث



یک بررسی ساده تاریخ زرتشتیان نیز بیانگر این امر است که در هر دورهای که

به نام دین جلوی آزاداندیشی و نوگرایی بهدینان گرفته شده است اتفاقا دوران

ر کود و سراشیبی دین زرتشتی بوده است.

در اوستا نیز آمده است زمانی که موعود

یا همان سوشیانس ظهور می کند پایه گذار

جهانی نو خواهد بود و در این راه او با

ديو آشموغي مبارزه كرده وآن را شكست

می دهد. آشموغی در فرهنگ زرتشتی

یعنی بدعتهای نادرست دینی و سوشیانس

دين را از اين ظواهر و بدعتها پاک مي کند

تا اصل ساده و روان دین از این هاله بیرون

آمده و نمایان گردد و به این ترتیب او

جهانی خواهد ساخت گاتهایی یعنی

جهانی همانند آنچه که زرتشت در زمان

را به آن بشارت داد.

خود برای ساختن آن کوشید و جهانیان



### فرشیه : تازه گردانیدن جهان

نوروز یکی از کهنترین جشنهای ایرانی است که در فرهنگ زرتشتی نیز جایگاه ویژهای دارد. نوروز آغاز سال خورشیدی است، گاهشماری که در سنت زرتشتی، حتى آن را به خود اشوزرتشت پیامبر زرتشتیان نسبت میدهند این گاهشماری با احتساب كبيسه يكي از بينقص ترين گاهشماریهای ملل جهان نیز به حساب

ولی آنچه که به نوروز در فرهنگ دینی زرتشتیان ارزش ویژهای داده است بی شک فلسفه نو شدن است که در دل این یادگار باستان باقیمانده است. نوروز با بهره گرفتن از نوشدن جهان هستی پیام آور نوگرایی و تازهاندیشی برای تمامي انسانهاست.

> اشوزرتشت در هات ۳۰ بند ۹ گاتها می فرماید : «بشود که از کسانی شویم که جهان را تازه می گردانند» واژهای که در این بند تازه گردانیدن ترجمه شدهاست واژه «فرَشُه»

میباشد که به معنی «تازه و نو و خرم» است. بهدینان با پندگرفتن از نوروز و نظام هستی، میآموزند سازندگی

و نوگرایی را.

در هات ۳۴ نیز که اشوزرتشت، سوشیانسها و صفات ایشان را معرفی نموده است در آخرین بند واژه فرشه را به کاربرده است. استاد يورداوود براين باور است ازآنجايي كه در این بند فرشه با اهورا به کار رفته منظور پیامبر رستاخیز یا همان جهان نو و آرمانی است که سوشیانسها (موعود)، نوید دهنده آن میباشند.

«ای هستی بخش بزرگ، با نیروی خویش چنان ساز که از یک زندگی نوین و سرشار از راستی بهرهمند گردیم.»

اشوزرتشت خود را نخستین سوشیانس میداند و بیشک او کسی بود که در زمان خود یک فرشه واقعی را انجام داد او با تمام کهنگیها و پوسیدگیهای زمان خودش به مبارزه پرداخت و در نهایت توانست در این راه جهانی بسازد متفاوت با آنچه که وجود داشت. او در گاتها آرزو می کند سوشیانسهایی که با درک پیام اهورامز دا بتوانند راه او را ادامه دهند. نوگرایی و تلاش برای اندیشهها و کارهای

تازه زیربنای شکلگیری جوامع مترقی و پیشرو میباشد. در فرهنگ زرتشتی خدای یکتا مزدا نامیده می شود به معنی «دانای کل» و انسان نیز به واسطه وهومنه یا اندیشه پاکش ارزش پیدا می کند. طبیعی است که در چنین فرهنگی نو گرایی و پیشرفت بالاترین جایگاه را دارا میباشد. چرا که در فرهنگی که به انسان به واسطه اندیشهاش و مهمتر از آن، تكامل انديشهاش بها داده مي شود بي شك به آزادي و اختيار به عنوان تنها بستري كه اندیشه در آن می تواند رشد کند ارج می نهد و آزاداندیشی و آزاداندیشان همواه جهانی میسازند نوتر و تازهتر از جهانی که وجود دارد.

حوزه دین نیز مجاز

که آیا این نواندیشی و نوگرایی در حال این پرسش مهم مطرح است است؟ اشوزر تشت و

در کتاب دینکرد نیز این گاهانی شدن جهان با فرشکرت به روشنی بیان شده است : «اندر آن طول هزاره بند كردن دهاك (ضحاك) و برانگیختن گرشاسب برای زدن دهاک و رسیدن كيخسرو و ياران به كمك سوشیانس برای فرشگرد کرداری(تازهگردانیدن) و آراستن بیشتر مردم به داد و خوی گاهانی(گاتهایی) است.»(دینکرد سنجانا ج ۷ ف ۹ س ۱۰)

هر روزتان نوروز نوروزتان ييروز

موبد پدرام سروش پور عضو هيات مديره انجمن موبدان تهران مدير آدريان تهران سردبير مجله فروهر که او آرزو سو شیا نسها یی یعنی در اعتقادات و می کند در همین حوزه باورهای مردم تغییر و تحول بوجود آورده و خواهند آورد و از طرف دیگر در طول تاریخ، همواره اعتقادات و باورهای معنوی از رشد چشمگیری در جوامع برخوردار است اگر چه بسیاری از این در کهای نو، در طی تاریخ سنتها و باورهای درست دینی را شکل می دهند ولی این امر هم بدیهی است که در کنار آنها باورها و اعتقادات نادرستی نیز به نام دین شکل گرفته و حتی دین را از اصل خود هم دور نماید حال اگر این باورها و اعتقادات در طول زمان محکم و غیر قابل تغییر تلقی گردند حتی این احتمال میرود که دین از آرمان و هدف خود منحرف شود. اتفاقا اگر در جوامع دینی به فرشکرد و نو آوری بها داده شود همواره سنتها و باورهای دینی در بوته آزمآیش اندیشههای زمان بوده و این تضمینی خواهد بود برای بیراهه نرفتن ادیان الهی. همچنین دیگر دین به نام سنت و سنت گرایی، مانعی نمی شود برای تحولهای باارزش بشری همچون مدرنیسم. بلکه آنگاه دین میتواند با تکیه بر ماهیتهایی واقعی خود همچون اخلاق، در کنار این حرکتهای پیشرفت خواهانه بشری قرار گرفته و تضمینی باشد برای بیراهه نرفتن آنها.



که خداوند انتخاب و هدایت کرده است تا پیروزی از پس پیروزی به چنگ آورد و رسالت حقیقی خود را انجام دهد... خداوند می گوید دست راست کوروش مسیح را گرفتم تا به حضور او کشورها را فتح ساخته و کمر پادشاهان را بشکنم. تا درها در برابر وی باز شود و دروازه ها دیگر بسته نشود. (عهد عتیق، کتاب اشعیا، باب ۴۱ تا ۴۵)

-۳ یونانیان عصر کلاسیک به کوروش بسیار اشاره کرده و او را «دوست خدایان»

مقدماش را پذیرا خواهند بود. مردمان عالم به وجودش آرامش خواهند یافت. او مردی است

- یونانیان عصر کلاسیک به کوروش بسیار اشاره کرده و او را «دوست خدایان» (آیسخولوس: پارسیان)، «دارای صفات خدایی» (کسنفون: کوروشنامه) و «سرداری بزرگ و محبوب» (افلاطون: قوانین) دانستهاند. هرودوت درباره او می نویسد: «در این باره من از آن پارسیانی پیروی خواهم کرد که قصدشان تجلیل کارهای کوروش نبوده است. من از اینها پیروی می کنم با اینکه قادرم سه روایت مختلف دیگر را نیز نقل کنم (هرودوت، ۱) کوروش فرمان داد تا سپاهیانش جز به روی جنگجویان شمشیر نکشند آممنوعیت حمله به غیرنظامیان و هر سرباز دشمن که نیزه خود را خم کند او را نکشند آممنویت اسیر جنگی و لشگر کوروش فرمان او را پذیرفتند. بدین ترتیب توده مردم، مصائب جنگ را احساس نمی کردند... کورش پادشاهی کریم و سخاو تمند و بسیار ملایم و مهربان بود، و مانند دیگر پادشاهان به اندوختن مال حرص نداشت، بلکه تشنه نیکی و در بخشش حریص بود. ستمدیدگان را از عدل و داد برخوردار میساخت و هرچیزی دارای نیکی افزونتر بود، آنرا دوست میداشت.» (هرودوت، ۱)

کسنفون، فیلسوف آتنی و شاگرد سقراط، چهرهی آرمانی رمان فلسفی – تاریخی خود را کوروش هخامنشی گرفته بود: «کوروش پادشاهی عاقل و مهربان بود و بزرگنمنشی شاهان و فضائل حکیمان در او جمع بود. همتی پیروزگر و وجودی برتر از دیگران داشت. شعارش خدمت به انسانیت و خوی او عدالت بود و تواضع و فروتنی در وجود او جای خودپرستی و تکبر را گرفته بود... کدام وجودی مگر کوروش از راه جنگ و ستیز صاحب امپراتوری بزرگی شد، ولی هنگامی که درگذشت، همهی ملل مغلوب او را «پدری محبوب» خواندند؟ و این عنوانی است که به «ولی نعمت» می دهند نه به شخصی اشغالگر». این کتاب را تاریخ محض نمی دانید. ولی چرا فیلسوف سقراطی کوروش را برگزید؟

- هگل، فیلسوف آلمانی سده ی هجده و نوزده درباره ی شاهنشاهی هخامنشی یعنی دولتی که کوروش بنیاد گذاشت می نویسد: «از دیدگاه سیاسی، ایران زادگاه نخستین امپراتوری راستین و حکومت کامل است که از عناصری ناهمگن فراهم می آید. در اینجا نژادی یگانه، مردمان بسیاری را دربر می گیرد (ولی این مردمان) فردیت خود را در پر تو حاکمیت یگانه، نگاه می دارند. این امپراتوری نه همچون امپراتوری چین، پدرشاهی، و نه همچون امپراتوری چین، پدرشاهی، و نه ترکان، بنیادش بر ستمگری است. بر عکس در اینجا ملتهای گوناگون در عین آنکه استقلال خود را نگاه می دارند به کانون یگانگی بخشی وابستهاند که می تواند آنرا خشنود کند. از این رو امپراتوری ایران، روزگاری دراز و درخشان را پشت سرگذارده است و شیوه ی پیوستگی بخشیهای آن چنان است و شیوه ی پیوستگی بخش های آن چنان است که با مفهوم (راستین) کشور یا دولت بیشتر از امپراتوری های دیگر مطابقت دارد. (هگل، عقل در تاریخ، س۳۶۴)

آلبرت او پنهایم، زبانشناس و از مترجمان متنهای بابلی در تاریخ ایران کمبریج مینویسد: «از اینجا (خط ۲۰ استوانه) تا پایان کتیبه، ناگهان کوروش به صورت اول شخص با ما صحبت می کند. این تغییر در یک کتیبهی شاهانه بین النهرینی، عجیب است. زیرا سبک ادبی متونی که استوانه به آنها تعلق دارد، چنین «نمایشی» را نمیپذیرد. به نظر میرسد که این کار برای به تصویر کشیدن رویدادی حقیقی است. این رویداد احتمالا همان Sulmu (شولمو) یا به عبارتی سخن گفتن شاه با توابع جدیدش است. کوروش به سبکی گزارش گونه آنچه را که از آغاز فرمانروایی تاکنون برای بابل انجام داده است بیان میکند: اینکه نسبت به مردوخ بسیار مومن است، سپاهش در بابل به نکویی رفتار می کنند، امنیت دوباره در تمام شهرهای قلمرویش برقرار است، ویرانهها را دوباره ساخت و ... به خاطر همه اینها، مردوخ به او و پسرش، کمبوجیه و سپاهش برکت داد. «ما» (یعنی شاه و ولیعهد) در عوض، خدای را ستایش کردیم. کاربرد این «ما» از سوی شاه در کتیبه ای بین النهرینی، استفادهای عجیب و كاملا بي سابقه از «اول شخص جمع» است. (اوپنهايم، «اسناد بابلي مربوط به حكومت هخامنشیان»، تاریخ ایران کمبریج، جلد دوم، ص۶۵۷) کوروش تنها پارسی است که برخلاف جانشینانش در منابع میخی )بابلی(، چیزی بیش از سپاسگزاریهای رسمی یک ارباب بیگانه، باقی گذاشته است. بنابراین تصویری که از او برای ما باقی مانده است، تا حد قابل توجهی با تصویر او در منابع مقدس )عهدعتیق( و کلاسیک )یونانی( هماهنگی دارد. این هماهنگی ممکن است به دلیل شرایط خاص سیاسی باشد که در زمان کوروش بر شرق نزدیک باستان حاکم بود، و یا می تواند به دلیل شخصیت و رفتار خود او به عنوان فاتح و فرمانروا باشد که در منابع مختلف منعکس شده است. به هر تقدیر، بینظیری کوروش، باید عامل اصلی ایجاد و توسعّه امپراتوری پارس به رهبری او به حساب آید. در تلاش برای برشمردن دستاوردهای كوروش بايد يك نكته را مد نظر داشت. اختلاف فوقالعادهى نقش كوروش، به عنوان آزادیبخش، که با شادی همهی ملل همراه بود و سقوط سریع پسرش کمبوجیه، در ساختار سیاسی چند ملیتی پدرش. کلید مسئله در تاثیر میان دورهی بردیای دروغین بر آنها نهفته است،

### بازتاب کوروش در آیینهی تاریخنگاران

نخست از آثار کهن میآغازم و سپس به

پژوهشهای نوین میرسم.

شاید مهمترین و کهن ترین اسناد برای شناخت کوروش، اسناد بابلی باشند. در چند سند بابلی که به دست کاتبان یا روحانیون بابلی به زبان اکدی نوشته شده، کوروش را منجی مردم کلدانی و فرستادهی مردوک (خدای بزرگ بابلی) دانستهاند. (ارفعی، ۱۳۹۰) یکی از آنان استوانهی بابلی است که از آن با منشور کوروش هم یاد می شود. ولی سطرهای ۱ تا ۲۰ آن از زبان شخصی ناشناس نوشته شده است. سند دیگر را منظومه حران (۱) نامیدهاند که باز شاعری گمنام همان مضمون استوانه بابلی کوروش را تکرار می کند. ( Oppenheim ۱۹۶۹) و سند دیگر را «پیشگویی دودمانی» خوانند که به بیش از ۲۰۰ سال پس از مرگ کوروش و احتمالاً در زمان سلو کوس برمي گردد. اين نوشتار هم نگاهی نسبتا ستایش آمیز نسبت به شاهنشاه هخامنشی دارد (کورت:۱۳۸۸، ص ۲۶۵). بروسوس، کاهن کلدانی بابل در دورهی سلوکی، ۷۰ سال پس از سرنگونی هخامنشیان، در کتابی که به زبان یونانی نگاشت، پس از شرح دادن فتح بابل به دست کوروش مینویسد: «نبونید خود را به او تسلیم کرد و کوروش رفتاری مهربانانه با او داشت و او را در کرمان سامان بخشید و نبونید تا یایان عمر در آنجا زیست.» (۲)

بویید تا پایان عمر در انجا ریست. (۱)

-۲ در کتاب مقدس یهودیان، عهد
عتیق، اشارات به کوروش فراوان است.
مهمترین آنها کتاب اشعیاء نبی: «او باید
همان کسی باشد که بر دیگران سروری
دارد. درها به رویش باز خواهد شد. شهرها

که پایهی امپراتوری کوروش را از اساس لرزاند (همان، ص۶۶۲–۶۶).

-۶ سِر مکس ملاوان باستانشناس انگلیسی و همسر آگاتا کریستی (خالق پوآرو) در تاریخ ایران کمبریج مینویسد: تساهل و تسامح دینی از مهمترین ویژگیهای پادشاهی هخامنشیان بود و بی گمان کوروش، خود از مشوقان آزاداندیش این رف<mark>تار انسان</mark>ی هوشمندانه بود. نمونههای بسیاری از کمک کوروش به بازسازی پرستشگاههای بابل و دیگر پرستشگاههای بیگانه از جملهی این رفتار انسان دوستانه وی بودند. چراکه این کار بخشی از سیاست دوراندیشانهی وی بود. برای نمونه در شهر اور در کالدیس که مرکز مهم پرستش ایزد ماه، نانا بود، کوروش دروازه جدیدی بر دیوار بزرگ تمنوس که آنرا نخستین بار نبوکدنصر در حکم حصاری مقدس برای این پرستشگاه ساخته بود، بنا کرد. بر دیوانهی درگاه ورودی، این پرستش گاه، خشت نوشتههای به دست آمده از قدرت و آزاداندیشی کوروش سخن می گویند. هشت مورد از دوازده سند معاملهای که از دوره هخامنشیان در شهر اور باقی مانده است، در دوره کوروش نوشته شدهاند. از دیگر خصلتهایی که مورخان به کوروش نسبت دادهاند، آن بود که وی به شیوه شوالیه های قرون وسطی فرمانر وایان شکست خورده خود را با بزرگواری مورد بخشایش قرار می داد. در این مورد می توان به برخورد وی با سه تن از مهمترین هماوردانش کروزوس، نبونید و آستیاگ اشاره کرد. سیدنی اسمیت چنانکه باید این موضوع را روشن کرده است: «داستانهایی که درباره رفتار مهربانانه کوروش با همه پادشاهان مغلوب روایت شدهاند، تنها تبلیغاتی ست که در افسانه ها باقی مانده و همه از ظهور دریافتی نو از روابط بین حکومتها حکایت می کنند، زیرا تا پیش از این هیچ فرمانروای فاتحی چنین آوازهای نکرده بود». تنها کسی که پیش از داریوش روحانیون معبد را گرامی داشته، کوروش است. زیرا برای وی ندای دلنشینی از وحی، بیشتر از نبرد، ارزش داشت. نمونهی چنین سیاست هوشمندانهای نسبت به روحانیت سرزمینهای بیگانه، همان رفتاری است که با آنچه از سیاست کوروش هنگام پایه گذاری امپراتوری هخامنشی میدانیم، کاملا هم خوانی دارد. در بابل، همین طور در یهودیه و جاهای دیگر، مدارک فراوانی در ارتباط با تسامح کوروش در امور دینی به دست آمده است و هیچ نشانهای از تعصب وی به دین ملی اش دیده نشده است. اما به راستي دين خود كوروش و ايرانيان چه بود؟ هرچند تاکنون مدرکی به دست نیامده است که بر پایهی آن بتوان گفت دین زرتشتی تا پیش از پادشاهی داریوش و جانشینانش دین رسمی هخامنشیان شده باشد. اما به نظر میرسد که آموزههای اصیل این پیامبر که



وجوه مشترک بسیاری داشتند. در این دین نو و متعالى، انسان مختار بود بين نيک و بد گزینش کند. می توان گفت دریافت نوینی که کوروش از عطوفت و دادگری داشت، از این باورها سرچشمه گرفته باشد. گزنفون متنى بسيار جالب دربارهى مرزهاى سوريه دارد که اگر درست پیگیری شود، می تواند به حل یکی از «مسائل لاینحل فلسطین» امروزی کمک کند. کوروش دریافته بود که برخی دژهای مرزی در شمال امپراتوری باعث معضل لاينحل دشمني و نفاق بين مرزهای آسیای صغیر و سوریه هستند. او چندین بار به این دژها لشکر کشید و با خلع سلاح آنها توانست از این طریق، ادارهی این مرزها را به عنوان نیرویی فراملی دراختیار بگیرد. درحالیکه گلهها بدون مزاحمت در دو سوی مرزها رفت و آمد می کردند و کشاورزان نیز آزاد بودند از مرز بگذرند. این اقدام کوروش می تواند راه حل مناسبی برای حل معضل «بلندیهای جولان» و مشکلاتی از این نوع باشد. به واسطه نگرش خلاق کوروش بود که از طریق مهارت نظامی و مدیریتی خویش، ایران برای نخستین بار توانست ارتباط سیاسی تنگاتنگی با شهرهای تجاری ثروتمند شرق یونان پیدا کند و با بازرگانان و بانکداران آنجا مراوده داشته

باشد. بازرگانانی که بسیاری از آنها سروری

ایرانیان را بر رقابت بیامان و پر از عداوت

شهرهای یونانی رقیب، ترجیح می دادند و

به این خاطر میلت، با ناوگان قدرتمندش

حریف سارد و اِفهسوس بود و ورود ایرانیان

برای نخستین بار در تاریخ، «اختیار انسان»

را ترویج می کرد، با کوروش آزادمنش

را خوشامد گفت و هیچ کمکی به مقاومت یونانیان در برابر سپاهیان ایران نکرد. (ملاوان، «کوروش بزرگ<sup>ی</sup>» تاریخ ایران کمبریج، جلد یکم، ص۴۹۶–۴۸۹)

۷ ژرار ایسرانل، تاریخنگار فرانسوی در کتاب خود می نویسد: تا آن روز ملل و اقوامی که در منطقه حساس مزبور می زیستند هر کدام برای خود سازمان جداگانهای داشتند که نمودار تمایز گروههای مختلف تشکیل دهنده ی فرهنگ های محلی بودند. حق اقوی و اصل زورمندی نیز به عنوان اساس سیاستهای جاری پذیرفته شده بود و بهره کشی ظالمانه از همه امکانات و تواناییهای ملل مغلوب، امری معمول و مقبول شمرده می شد. با توسعه ی امپراتوری و خاصه پس از فتح بابل بود که جهانیان دانستند دوران جدیدی در حیات ملل و نحوه ملک داری حکمرانان آغاز شده است. چراکه قرار نبود تمدنی از بین برود تا تمدن دیگری آغاز شود و بنا نبود سننی نابود شود تا سنتهای تازهای جای آنها را بگیرد (ایسرائل، کوروش بزرگ، بنیاد گزار امپراتوری هخامنشی، ص ۲۳۵)

لیر بریان، بنام ترین هخامنشی شناس کنونی در کتاب خود می نویسد: باری کوروش رفتاری نجیبانه و مودب با کروزوس در پیش گرفت و چنانکه معروف است، مدتی طولانی او را محترم شمرد و در سلک مشاوران و نزدیکان خویش نشانید. عواید مالیاتی یک شهر لیدی را نیز به عنوان تیول به او داد تا مابقی زندگی خود را به گونه ای مناسب ادامه دهد (پیر بریان، تاریخ امپراتوری هخامنشی، مهدی سمسار ص۱۱۲)

والتر هینتس، زبانشناس بنام آلمانی در کتاب خود مینویسد: در اینجا ما از کوروش جدا می شویم و با توجه به آنچه گذشت از خود می پرسیم، خدمت بزرگ و جاودانی این بزرگان تاریخ چه بود؟ و میبینیم که کوروش، اولین کسی بود که کشوری جهانی بنیان گذاشت، قبل از او قطعا کشورهای بزرگی چون آشور وجود داشت، لیکن هیچ یک چون کشور جهانی که پارسها بنا و داره کردند نبود. آیا این تنها یک نوع تمرکز قدرت نبود که پارسها از آن سود بردند؟ كوروش، چنگيزخان دوران باستان نبود؟ به تحقيق، نه! باعث كمال تاسف است که برخلاف داریوش، به مردمان عصر خودش و برای آیندگان دلایل رفتار خود را بازگو نکرده است. احتمالا کوروش بنای این کشور جهانی را نوعی رسالت برای استقرار «نظام راستین» به مفهوم مورد توجه زرتشت میدانست. حتی اگر ما آنچه را بانی این کشور جهانی فکر می کرده و در جهت عملی ساختن آن می کوشیده، کنار بگذاریم، با هم می توانیم توضیح دهیم که چه ارزشی برای بنای او قایلیم. این بررسی متکی به اساس موجودیت انسانی است، متکی به سوال است، دربارهی مفهوم تاریخ جهان. هر کس بنابر تفکر و نظریهی معنوی خود بدین سوال جوابی متفاوت می دهد. در دورانی مانند دوران ما که در برابر وقایع تاریخی برخوردی دوگانه و اغلب منفی وجود دارد، ممکن است سوال ما تفنن به نظر برسد. اما باید قبول کرد که تاریخ تنها نتیجهی وقایع کاملا اتفاقی و ولع انسانی برای دستیابی به ثروت و قدرت نبوده است. بلکه در عین حال خواستی والاتر را اعلام میدارد. قدرتی فوق انسانی چه بسا می کوشیده تا انسانهای فانی و انسانیت تیرهبخت با زحمت به راه راست و سلامت

هدایت شوند. کسی که تاریخ جهان را از چنین جهتی بررسی کند، چشمان او در اعمال کوروش، حداقل جزئی از «تاریخ رهایی بشریت» را در عالی ترین مراتب باز خواهد یافت. آزادسازی بنیاسرائیل در سال ۵۳۸ ق.م. بدون دخالت بلاواسطه پادشاه پارسها و بدون صدور اجازه بازگشت یهودیان تبعید شده، دیگر قوم یهودی باقی نمی ماند. بنابراین اورشلیم و جلجتا هم وجود نمی داشت. (هینتس، داریوش و پارسها، ص ۱۳۹)

آمریکایی که چندی پیش درگذشت در كتاب خود مىنويسد: يك صفت دوران حکومت کوروش، همانا اشتیاق به فراگرفتن خویها و سنتهای مردمان فرودست و فرمانبر شاهنشاهی و سپاسداری دین و رسمهای ایشان و میل به آفریدن یک شاهنشاهی آمیخته و بی تعصب بود. یک صفت دیگرش ادامه سازمانها و سنتهای شاهان گذشته یعنی مادها بود. فقط با این تفاوت که کوروش، جانشین آستیاگ گشته بود. زیرا که بیگانگان شاهنشاهی هخامنشی را همان شاهنشاهی مادی و پارسی میدانستند. فتوحات پارسیان، واقعا بزرگتر از آن جهانگیران گذشته نبود و با آنها تفاوتی هم نداشت. گو اینکه فن سیاهی گری بی شک با به کار بستن شیوههای نو در استعمال سواره و دیگر نیروها پیشرفت کرده بود. آنچه درین میان تفاوت کرده بود، سیاست آشتیخواهانه کوروش بود برای برقراری امنیت در سراسر شاهنشاهی. برای رسیدن به این هدف، مردم فرودست می بایست با شاهنشاه همکاری کنند. برای اداره شاهنشاهی پهناور هخامنشی، کاتبان بینالنهرینی و سوریه باید کار دیوان را بگر دانند. در جهان هنر و فرهنگ و همچنین ملکداری عناصر مختلف موجود بود، منتها نبوغ کوروش و ازو بیشتر، داریوش در بههم جوشدادن و استوار پیوستن این اجزا بود. زیرا که چنین مینماید که یکی شدن شاهنشاهي هخامنشي بيشتر شاهكار داریوش باشد تا کوروش، ولی کوروش پایهگذار و صحنهساز این یگانگی بود. کوروش، پنداری، نفوذی بزرگ در ایرانیان به جای گذاشته بود. تنها نه از آن جهت که شاهنشاهی پهناوری را بنیاد نهاده بود. بسیاری شهرها و رودها را به نام او نام گذاری کردند که شاید بعضی از آنها را خود مردم بی دخالت دولت و رسمیت دادن آن، انجام دادند. هرودوت می گوید که ایرانیان رفتار ملایم او را همواره به یاد داشتند و او را پدر مینامیدند. و نیز «حماسه کوروش» در دست است که در میان مردم پر آوازه بود. همه اینها دلیل بر سپاسداری و مهرورزی مردم نسبت به بنیانگذار دودمان هخامنشی است. پسرش هرگز به این پایه نرسید. (فرای، میراث

باستانی ایران، ص۱۴۲–۱۳۹)

-۱۱ امانوئل کوک، تاریخنگار انگلیسی در تاریخ ایران کمبریج مینویسد: ما در مورد کوروش چندان چیزی نمی دانیم، اما می توانیم بگوییم که معدود فاتحانی چون او توانستهاند چنین تحسین بیقید و شرطی را برانگیزند. در نزد بابلیان او برگزیدهی مردوخ بود و در نزد یهودیان مسخ شدهی خداوند. به نظر نمیرسد که مادها او را سروری بیگانه فرض کرده باشند. گزنفون در اثرش، زندگینامه کوروش، کمال مطلوب خود را از شهریاری در چهره کوروش شکل میدهد و دو فاتحی که گفته میشود اسکندر نصبالعین قرار داد، یکی کوروش بود و دیگری سمیرامیس. هرودوت به ما میگوید که پارسیان از او چونان یک پدر سخن می گفتند. چراکه وی مهربان بود و از آنچه که برای ایرانیان نیکو بود، کوتاهی نمی کرد. هرودوت کوروش را مردی زودخشم نشان میدهد، که البته این گفته را می توان یک اشتباه بلندنظرانه دانست. تنها زمانی که به آخرین لشکر کشی جهانگیرانه او میرسد، به ناگاه جملهای تند و خشن از قلم او تراوش میکند. (کوک، «ظهور هخامنشیان و تاسیس امپراتوری ایشان» تاریخ ایران کمبریج، جلد یکم، ص

آملی کورت، آشور-بابلشناس در مقالهای که به صورت کتاب هم چاپ شده مینویسد: تنها صفتی که میتوان برای دستاوردهای کوروش آورد، کلمهی خارق العاده است، او در کمتر از ۳۰ سال سرزمینهای گستردهای را زیر سلطهی شاهنشاهی خود برد که در آغاز سلطنت او قلمرویی بسیار کوچک بود. او رزمآرا و تاکتیکدان و استراتژیست نابغهای بود که می توانست فاصلههای بسیار بعید را به سرعت بپیماید، دشمنان خویش را غافلگیر کند و خشونت و عطوفت را حساب گرانه و سیاست مدارانه با هم در آمیزد. ایرانیان نام و خاطرهی کوروش را در ترانهها و داستانها گرامی داشتند. موفقیتهای شگفتانگیز او به سرعت به آفرینش داستانهای عامیانهی بیشمار میانجامید که چهرهی حقیقیاش را در پس پردهای از ابهام پوشاند و او را به صور گوناگون، نوهی آستیاگ پادشاه ماد دانست. (كورت، هخامنشيان، ص۴۶)

-۱۳ علی سامی، باستان شناس ایرانی می نویسد: چندان وقت خود را به عقاید مدهبی مردم مصروف میداشت که امروز در سراسر بین النهرین هرجا که کاوشی انجام گرفته است، مهر یا استوانه ای از او به دست آمده، که ارادت خاص و اخلاص با اساس او را به معابد و بقاع دینی نشان میدهد و اینها تظاهر باشد، بلکه باید باور کنیم که مرد خداشناس و نیک نفسی چون کوروش به خداشناس و نیک نفسی چون کوروش به

درستی، به اهمیت خدمات خود به بشریت وقوف داشته است (علی سامی، تمدن هخامنشی، ص ۲۱۲)

ابد پرویز رجبی، تاریخ نگار ایرانی می نویسد: این برداشت و شیوه از حکومت، تا پایان فرمانروایی هخامنشیان، کم و بیش دست نخورده ماند. (رجبی، ایلامیها و آریاییها تا پایان دوره هخامنشی، ص۹۶) با اینکه در پیوند با دین هخامنشیان، در جلد اول این کتاب ناگزیر با استوانه کوروش که در تاریخ به منشور آزادی شهرت یافته است، آشنا شدیم، جا دارد، در اینجا یکبار دیگر به این استوانه که در رابطه مستقیم با فتح بابل است بپردازیم. کوروش پس از گشودن بابل، فرمان به نوشتن استوانه داد. لابد هرج و مرجی که در نظام باورهای دینی مردم به وجود آمده بوده او را ناگزیر از صدور این فرمان کرده است. همچنانکه با یهودیان نیز برای احیا آیینهای دینی، فرمانهای مشابه صادر شد. ما از چگونگی باورهای دینی خود کوروش کاملا ناآگاهیم. معمولا مورخان، نساحل و تسامح کوروش را در رویارویی با باورهای مردم، به طور اغراق آمیزی ستودهاند، اما به گمان بهتر است که این نوع از رویارویی با کوروش را بیشتر ناشی از سیاست او بدانیم، تا تفاهم او. (همان، ص ۴۶۲)

حسن پیرنیا، تاریخنگار سرشناس ایرانی مینویسد: دربارهی کوروش مورخین معتقدند که شاهی بوده با عزم و حزم و عاقل و رئوف، کاری را که شروع می کرد تا آخرش میرفت و هیچ کاری را ناقص نمیگذاشت. در موارد مشکل به عقل بیش از قوه متوسل می شد و برخلاف پادشاهان آسور و بابل و غیره، با مردم مغلوب، رئوف و مهربان بود. به پادشاهان مغلوب به اندازهای مهربانی می کرد که آنها دوست صمیمی کوروش شده و در مواقع مشکل به او یاری مینمودند. با مذهب و معتقدات ملل کاری نداشت بلکه آداب مذهبی آنها را محترم میداشت. چنانکه بعد از فتح بابل، هرچه از پیروان مذاهب مختلف به غارت برده و به بابل آورده بودند، همه را پس داد. شهرها و ممالکی که در تحت تسلط او در می آمدند معرضٌ قتل و غارت واقع نمی شدند. بر خلاف سلاطین آسور که در کتیبه های خود میبالند به اینکه چنان فلان مملکت را زیروزبر کردند که صدای خروس یا سگی هم در آنجا شنیده نمیشود (نظیرش را در عیلام دیدیم) وقتی که مردم رفتار کوروش را دیده و با آنچه تا آنزمان معمول بود مقایسه می کردند او را مخلوق فوقالعاده و برانگیخته از طرف خدا می دانستند. این شاه عالیقدر یک نوع انقلاب اخلاقی را در عالم قدیم باعث شده و طرز نوینی از حیث سلوک با ممالک تابعه و ملل مغلوبه در عالم قدیم داخل کرده و شاید به همین جهت زمان او، حدفاصل دو قسمت از چهار قسمت عهد قدیم گردیده است. درباره کوروش باید گفت که او یکی از دو یا سه شخص تاریخی عهد قدیم است که اسمشان در اذهان مردمان و ملل عصر ما خیلی مانوس است. یکی از جهات این نکته این است

(پیرنیا، تاریخ ایران از آغاز تا اسلام، ص ۹۹)

-۱۶ رضا شعبانی، تاریخنگار کنونی می نویسد: کوروش هیچگاه مغرور پیروزی های خویش نشد، بوی خون مستش نکرد و دست به تعدی و ظلم نگشود، شهری را نمی توان به یاد آورد که به وسیله او نابود شده باشد، آنسان که فاتحان دیگری نظیر اسکندر کردند، برعکس، تعدادی شهر به نام کوروش از وی به یادگار مانده، نظیر آنچه در دربند قفقاز ساخته است و یا شهری که در دل آسیای مرکزی و شاید کنار رودخانه جیحون بود و منطقهای نیز به همین نام در حدود فارس. (شعبانی، کوروش کیبر، ص ۶۸)

که پیغمبران بنی اسرائیل او را بسیار ستودهاند و پیروان مذاهبی که تورات را کتاب

مقدس میدانند از طفولیت، اسم این شاه را شنیده با این اسم مانوس میشوند.

-۱۷ عبدالحسین زرینکوب، تاریخنگار و ادیب بنام ایرانی می نویسد: دستوری که شاه برای تعمیر معبد ماه در اور صادر کرد، باید کنایه از نظر بلند او برای یکسان شمر دن جایگاه همه ادبان و اعتقادات مردمی باشد. در اینجا معلوم است که هدف کوروش فقط جلب رضایت جمعیت غالب و گروه اکثریت نیست. او تعدد گرایی عقیدتی و کثرت گرایی دینی را در عمل به نقد آزمایش مینهاد و حتی پیروان معدود و شکست خوردهی گروههای مختلف سیاسی منهبه و امام مورد حمایت قرار میداد. (زرینکوب، تاریخ مردم ایران، قبل از اسلام، ص ۱۳۱)

#### پایان سخن:

آنچه در ۱۷ مورد بالا آمد، از نظر زمانی، برمیگردد به زمان خود کوروش، چند دهه پس از کوروش، چند سده پس از کوروش، آغاز سده بیستم، پایان سده بیستم و آغاز سده بیست و یکم. از نظر مکانی به فلات ایران، میانرودان، اروپا و آمریکا و از نظر قومی ـ مذهبی به کلدانیان بابلی، یهودیان، یونانیان، اروپاییها و آمریکاییهای مسیحی و ایرانیان مسلمان پیوند دارد.

به گفتهی هگل، تاریخ جهان، همان «قضاوت جهانیان» است. بر این اساس، باید گفت به ندرت کسی همچون کوروش در تاریخ جهان دیده شده

که همگان دربارهاش چنین اتفاق،نظر مثبت و روشنی داشته باشند.

در ایران پس از اسلام، به دلیل نیامدن نام کوروش در آثار محبوبی چون خدای نامه و شاهنامه، نام او فراموش شد. ولی رد کوروش را در آثار برخی چون سور آبادی (تفسیر) و ابوریحان بیرونی (آثار الباقیه)، مسعودی (مروج الذهب) و ابوالفرج (مختصرالدول) می توان گرفت.

پرسش اینجاست که اگر کوروش تا این اندازه در خشیده است، چگونه خود ایرانیان او را فراموش کردهاند؟ نمی توان گفت دلیل فراموشی یاد و خاطره کوروش در ایران (از زمان ساسانیان تا قاجار به مدت ۱۹۰۰ سال) بزرگ در حافظه تاریخی ایران، هر چه باشد، به کوروش برنمی گردد. زیرا دستکم به جهت بزرگی دولتی که بنا کرد، می بایست نامش نگه داشته می شد. چه دیده ایم یاد ایران، نام بدنامان تاریخ را خوب به یاد می سپردند.

و با این همه پیچیدگی در بازسازی تصویر کوروش و آشفتگی در حافظه ی تاریخی مردمان، اکنون پس از ۲۵۰۰ سال، هنوز باید گفت «مسئله ی کوروش»، پایان نیافته است.

اوپنهایم، آلبرت و کوک، امانوئل و ملاوان، سر مکس، تاریخ ایران کمبریج، جلد دوم، ترجمه مرتضی ثاقب فر، نشر ثالث ارفعی، عبدالمجید، فرمان کوروش بزرگ، دایره المعارف بزرگ اسلامی بریان، پیر، تاریخ امپراتوری هخامنشیان، ترجمه مهدی سمسار، زریاب

پیرنیا، حسن، تاریخ ایران از آغاز تا اسلام، مهتاب. رحمه، ده د، هذاره های گمشده، حلد دهم،

رجبی، پرویز، هزاره های گمشده، جلد دوم، توس.

زرینکوب، عبدالحسین، تاریخ مردم ایرآن، قبل از اسلام، امیرکبیر.

سامی، علی، تمدن هخامنشی، سمت. شعبانی، رضا، کوروش کبیر، دفتر پژوهشهای ف هنگ .

کورت، آملی، هخامنشیان، ترجمه مرتضی ثاقب فر، ققنوس.

کتاب مقدس، عهد عتیق، کتاب اشعیا نبی، کسنفون، کوروشنامه، ترجمه رضا مشایخی، علمی و فرهنگی.

فرای، ریچارد، میراث باستانی ایران، ترجمه مسعود رجب نیا، علمی فرهنگی.

هگل، عقل در تاریخ، ترجمه حمید عنایت، انتشارات شفیعی.

هرودوت، تاریخ، ترجمه مرتضی ثاقب فر، اساطیر.

ىادداشت: اشكان خسرو پور

گالری «تالیبیک» نیویورک میزبان آثار نقاشح سه هنرمند زرتشتی از ایران بود:

نمایشگاه هنرمندان زرتشتی به یاد ریچارد نلسون فرای

اشكان خسروپور:

آدم را میبرند به هزار سال پیش، میبرد به خیلی وقت پیش. روی هم سی تایی میشوند، ایستادهاند پای دیوار، توی قابهای سفید و مات ماندهاند تا زل بزنید بهشان. تماشایشان کنید و بروید به آن زمانهای خیلی دور، خیلی نزدیک.

صحبت از نمایشگاهی به نام «جان بخشیدن به کلام» است که همین چند وقت پیش در گالری تالیبک نیویورک برگزار شد و سه هنرمند زرتشتی هم در آن شرکت داشتند. پونه اشیدری، سیامک جمشیدیزاده و کورش وفاداری در این نمایشگاه متفاوت شرکت كردند. متفاوت از اين نظر كه در اينجا، صحبت از نقاشي يا يك اثر گرافيكي تنها نيست. این سه نفر، با کمک خط دین دبیره هنر آفرینی کردهاند. نمایشگاه تالیبک که به خاطر نمایش آثار هنری معاصر آسیایی زبانزد است، در این نمایشگاه میزبان بسیاری از هنرمندان اقلیت دینی بوده که بیشتر ساکن ایران هستند.

گفته می شود، ایده تشکیل این نمایشگاه از زمانی شروع شد که زندگی ریچارد فرای، ایرانشناس آمریکایی به پایان رسید. این طور که در سایت گالری تالیبگ آمده، ایده اولیه این نمایشگاه را خانم نبی، همسر ایرانی- آسوری ریچارد فرای ارایه داد تا یاد همسرش را در ذهنها زنده کند. جمشید ورزا، از زرتشتیان ساکن آمریکا که این گروه سهنفره زرتشتی را دور هم جمع کرده، می گوید: «اول نمی دانستم زرتشتیانی هستند که این کار را می کنند و قرار بود با کمک اقلیتهای مذهبی دیگر این نمایشگاه برپا شود ولی خیلی اتفاقی با این دوستان زرتشتی در ایران آشنا شدم. موضوع را با آنها در میان گذاشتم و زرتشتیان هم در این گالری آثارشان را ارایه دادند.

بگذارید روی آثار هنرمندان زرتشتی که در گالری تالی بیک به نمایش در آمده، دقیق تر



دشمنان خود را زيرا بهترين جنبه های شما را به نمایش میگذارند

همیشه آخر همه چیز خوب میشه اگر نشد ، پس هنوز آخرش نشيده.



بزرگترین دشیمن دانش جهل نيست ، بلكه توهم دانستن است.

افراد ساکت پر سر و صداترین افکار را دارند

استيون هاوكينگ





شویم.پونه اشیدری که چندسالی در زمینههای هنری فعالیت دارد و نمایشگاههایی در ایران و کشورهای دیگر داشته، در آثار تازهاش تلاش کرده تا اسطورههای باستانی ایران را به تصویر بکشد.سیامک جمشیدیزاده، گرافیست و نقاش زرتشتی، خط باستانی و آثار پررنگ و لعابش را در پسزمینهای از دنیای مدرن امروز جا داده تا بگوید، پیام اشوزرتشت در همه دورهها کاربرد داشته و دارد، از روزگار گذشته بگیرید تا امروز. کورٔش وفاداری که به جز نقاشی در نویسندگی هم کار آزموده است، در آثار تازهاش در این گالری، روی خط تمرکز کرده است و تلاش کرده تا از واژه تصویر بسازد، واژههایی که همگی به خط دين دبيره نوشته شدهاند.

این نمایشگاه تا آغاز سال جاری میلادی بریا بود.

کشتی در ساحل بسیار امن تر است، اما برای این ساخته نشده

لازم نیست آدم از کوهی بالا رود تا بفهمد بلند است.

همیشه به قلبت بگو که ترس از رنج از خود رنج بدتر است. تاریکترین لحظه ی شب لحظه ی پیش از برآمدن آفتاب است.

در جوانی آنگاه که رویاهایمان با تمام قدرت در ما شىعله ورند، خيلى شجاعیم، اما هنوز راه مبارزه را نمی دانیم. وقتی پس از زحمات فراوان مبارزه را می آموزیم، دیگر شجاعت آن را نداريم.

اگر نسبت به دیگران صبور باشیم، پذیرش خطاهای خودمان ساد*ه* تر می شود.

يائولو كوئيلو



مرگ، همه هستی ها را به یک چشم نگریسته و سرنوشت آنها را یکسان میکند نه توانگر می شناسد و نه گدا.

صادق هدايت

آمدت نوروز و آمد جشن نوروزی فراز کامکارا کار گیتی تازه از سر گیر باز نوروز زیبا و فریبا، رویدادی که جلوه گری آن در طبیعت، سخن از نو شدن و تازگی می گوید. تازگی دگر باره و نوشدنی پیشرو که کامکاران و پیروزمندان از آن درس پیروزی می گیرند.

واژه ی نوروز از واژه ی فارسی میانه (پهلوي) نوگ روز (nogroz) آمده است. جشنی که امروزه سراسر خاورمیانه و آسیای صغیر را دربرگرفته است.

### پیشینه ی نوروز

نام گهنبارها در اوستا، (در یسنا، ویسپرد و خرده اوستا) آمده است در حالی که هیچ نامی از نوروز، مهرگان و سده در اوستا نیست. اگر تقسیم بندی جشن های دینی و ملی را بپذیریم، به این ترتیب، گهنبارها در دسته ی جشن های دینی جای می گیرند و نوروز و مهرگان و سده در دسته جشن های ملی.

همچنین این نکته پژوهشگران را بر این می دارد که بدین نظریه بیشتر پایبند گردند که پیشینه ی نوروز و مهرگان به جشن هایی بازمی گرددکه متعلق به اقوام بومی فلات ایران بو ده است.

پیش از مهاجرت آریاییان به فلات ایران، اقوامی در آن، به ویژه در ناحیه ی میان رودان (بین النهرین)، شرق و شمال آن زندگی می کردند. آن ها تمدن هایی پدید آورده بودند که گاه به نام همان نواحی نامگذاری می گشت چون بابل، آشور، عیلام و سومر.

شادروان مهرداد بهار، پژوهشگر ایران باستان، دو عید ازدواج مقدس و اکیتی را شکل های کهن نوروز و مهرگان می داند. به باور ایشان، سومریان اعیادی را با خود به میانرودان آوردند که این دو عید را پدید آوردند.

آیین اسطوره ای ازدواج مقدس در آغاز بهار بود و آیین اسطوره ای اکیتی معمولاً در اوایل پاییز برگزار می شد. این آیین ها با مراسمی ویژه همراه بود که حتی شبیه آن مراسم را بر نقش های تخت جمشید، مُهرها و در شرح های تاریخ نویسان از دوران هخامنشی می توان دید.

برخلاف جهان انحصاري عقيدتي امروزه، در روزگار باستان، فلاُت ایران، گستره ای برای داد و ستد فرهنگی و حتی گاه

عقیدتی میان بومیان و آریاییان واقع شد.

آیین ازدواج مقدس یازده یا دوازده روز طول می کشید. با توجه به این که سیزده چندان دور از دوازده نیست و این که شادی و استراحت در پس روز دوازدهم در آیین میانرودان نیز دور از ذهن نمی نماید، شاید بتوان همانندی میان سیزده روز تعطیلات نوروز و تعداد روزهای آیین آغاز بهار میانرودان یافت.

این دو جشن در این نواحی، در هزاره ی نخست پیش از میلاد مسیح در هم آمیخت و در قالب جشن واحدی که آغاز سال به شمار می رفت، برپا می گشت. باری در فلات ایران به صورت دو جشن جداگانه (البته با دگرگونی ها و تفاوت هایی ژرف نسبت به آیین های میانرودان) تا دوره ی اسلامی و حتی پس از آن، توسط زرتشتیان به حیات خود ادامه مي دهند.

شگفت این است که جشنی مانند نوروز در آغاز بهار و حتی به مانند مهرگان در میانه ی سال و اوایل پاییز، که دگرگونی طبیعت را نیز در نظر آورد در میان ساکنان کنونی این سرزمین ها وجود ندارد اما ایرانیان و به ویژه زرتشتیان، همچنان وامدارانی وفادار برای این آیین ها به شکل نیکوشده ی آنها هستند. چنان که زرتشتیان و به ویژه موبدان همواره در طول تاریخ در نگهداری و پاسداری فرهنگ پاک و راست ایران زمین حتی از جان

در کتیبه های هخامنشیان نامی از نوروز نیست و از برگزاری آن نیز، داده هایی یقینمند به دست نیامده است. اما بنابر نوشته ها از شکوه نوروزهای برگزار شده در زمان ساسانیان آگاهیم.

### نوروز کوچک و بزرگ

در تاریخ از دو نوروز کوچک و بزرگ یاد شده که نوروز کوچک در روز اورمزد از فروردین و نوروز بزرگ در روز خرداد و فروردین ماه همزمان با جشن خجسته ی زایش اشوزرتشت برگزار می شده است. باری پیرامون پیدایش این دو، سخن بسیار است. شادروان بانو مری بویس چنین بیان می دارد که پس از این که اردشیر بابکان برای هماهنگی گاهشمار (تقویم) با دگرگونی های طبیعت، ۵ روز پایان سال را به گاه شمار ۳۶۰ روزه (۱۲ ماه و ۳۰ روز) آن زمان افزود و سال را ۳۶۵ روز نمود. کشمکش هایی میان گروه پیشین و باورمند به گاهشمار ۳۶۰روزه و گروه جدید پدید آمد. مردم در روز آخر اسفند و پس از برگزاری آخرین روز گهنبار در انتظار برگزاری نوروز بودند اما بنابر فرمان عمومی باید ۵ روز دیگر صبر نموده و پس از آن در روز اورمزد و فروردین، نوروز را جشن می گرفتند. با گذشت سال ها، گروه جدید بنابر عادت همچنان پس از روز اورمزد و فروردین ۵ روز منتظر می ماندند و نوروز را در روز خرداد و فروردین جشن می گرفتند. هرمز، نوه ی اردشیر برای ایجاد سازشی میان این دو گروه، دو نوروز را به هم پیوست و روزهای میانشان را نیز جشن گرفت.

در نظری دیگر آمده است که در نوروز کوچک یا نوروز عام، ۵ روزی است که شاه به بار عام و پذیرش مردم می پرداخت و ششم را که نوروز بزرگ یا خاص بوده، به خود و خاصان می پرداختند.

البته زایش اشوزرتشت در روز خرداد از ماه فروردین و در پی آن رویدادهایی که در نوشته های پهلوی به این روز نسبت می دهند در این نامگذاری بی تاثیر نبوده است.

مری بویس: تاریخ کیش زرتشت جلد نخست، برگردان همایون صنعتی زاده، انتشارات توس، چاپ دوم ۱۳۷۶ مهرداد بهار: پژوهشی در اساطیر ایران باستان، پاره ی نخست و پاره ی دویم، کتاب گزیده، چاپ نهم ۱۳۹۱ هاشم رضي: گاه شماري و جشن هاي ايران باستان، انتشارات بهجت، چاپ نخست ١٣٨٠

(Mary Boyce: on the Calendar of Zoroastrian feats, in BSOAS, \*\*\* (1914)

#### موبديار پريا ماوندي

دارنده ی مدرک کارشناسی ریاضی از دانشگاه خواجه نصیر طوسی و کارشناسی ارشد آنالیز ریاضی از دانشگاه صنعتی امیر کبیر (پلی تکنیک تهران). مشغول به کار در بانک پاسار گاد نگارش نوشتارهای بسیار در زمینه دین زرتشتی و زبان و فرهنگ

عضو على البدل هيت مديره كانون دانشجويان زرتشتي گردش ۱۹ و هیت مدیره سازمان جوانان زرتشتی (فروهر) (۱۳۹۳)



ما زرتشتیان وامدار پایداریها و دلاوریهای نیاکان باغیرت زرتشتی هستیم. بزرگانی که در طول تاریخ پرفراز و نشیب دین زرتشتی، با همتی والا این دین و فرهنگ اهورایی را پاسداری نمودند. نیکاندیشانی که با باور به آموزههای پیامبر راستین خود، اشوزرتشت اسینتمان در راه نگهداری پیام او از جان مایه

بزرگترین رمز پایداری جامعه زرتشتی در گذشته فرهنگ همازوری بوده است. امروز نیز که ىنا به شرايط زمانه بيش هر دوراني زرتشتیان در کشورهای مختلف پراکنده شدهاند تنها راه پایداری و پیشرفت جامعه زرتشتی ارج نهادن به همازوری زرتشتیان میباشد.

اینجانب به عنوان رئیس انجمن زرتشتیان تهران به نمایندگی ازانجمن زرتشتیان تهران و هموندان آن ، انتخاب شایسته هموندان جدید هیئت مدیره مرکز زرتشتیان کالیفرنیای جنوبی دوره نوزدهم را به ایشان شادباش گفته و دست همازوری ایشان را میفشارم. به این امید که همازوری جامعه زرتشتی یک دغدغه جدی تمامی ارگانها و انجمنهای زرتشتی شناخته شده و بتوانیم با همکاری و هماندیشی گامهای مثبتی در جهت پایداری و پیشرفت این جامعه خوشنام و ریشهدار زرتشتی برداریم و وامدار ارزشمندی از گنجینه آی باشیم که نیاکانمان با همت و غیرتشان پاسداری کردند و به ما سپردند.

سرافراز و تندرست و شاد باشید. سرهنگ دکتر رستم خسرویانی

> انسان ۳ راه دارد راه اوّل ازّ اندیشّه می گذرد این والاترین راه است

راه دوم از تقلید می گذرد این آسانترین راه است

راه سوم از تجربه می گذرد این تلخ ترین راه است

كنفوسيوس

### TO WILLIAM ST

برگرفته از http://kurosh-dariush.blogfa.com/

### دانستنی های جالب درباره کوروش و داریوش



ـ آیا میدانید : ۲۹ اکتبر روز جهانی کوروش بزرگ است و این روز فقط در تقويم ايران نيست؟

ـ آیا میدانید: چند سال دیگر ، با نابودی کامل تخت جمشید باید سیاسگذار کشورهایی چون فرانسه باشیم که چندی از تخت جمشید را در موزه های خود حفظ کر دند.

- آیا میدانید: اولین سیستم استخدام دولتی به صورت لشگری و کشوری به مدت ۴۰سال خدمت و سپس بازنشستگی و گرفتن مستمری دائم را کورش کبیر در ایران پایه گذاری کرد.

- آیا میدانید : کمبوجیه فرزند کورش بدلیل کشته شدن ۱۲ ایرانی در مصر و اینکه فرعون مصر به جای عذر خواهی از

ایرانیان به دشنام دادن و تمسخر پرداخته بود ، با ۲۵۰ هزار سرباز ایرانی در روز ۴۲ از آغاز بهار ۵۲۵ قبل از میلاد به مصر حمله کرد و کل مصر را تصرف کرد و بدلیل آمدن قحطی در مصر مقداری بسیار زیادی غله وارد مصر کرد . اکنون در مصر یک نقاشی دیواری وجود دارد که کمبوجیه را در حال احترام به خدایان مصر نشان میدهد. او به هیچ وجه دین ایران را به آنان تحمیل نکرد و بی احترامی به آنان ننمود.

ـ آیا میدانید : داریوش بزرگ با شور و مشورت تمام بزرگان ایالتهای ایران که در پاسارگاد جمع شده بودند به پادشاهی برگزیده شد و در بهار ۵۲۰ قبل از میلا<mark>د تاج</mark> شاهنشاهی ایرآن رابر سر نهاد و برای همین مناسبت ۲ نوع سکه طرح دار با نا<mark>م داریک (</mark> طلاً ) و سیکو ( نقره) را در اختیار مردم قرار داد که بعدها رایج ترین <mark>پولهای جهان شد</mark> ـ آیا میدانید : داریوش بزرگ طرح تعلیمات عمومی و <mark>سوادآموزی را اجباری و به</mark> صورت کاملا رایگان بنیان گذاشت که به موجب آن همه مردم می بایست خواندن و نوشتن بدانند که به همین مناسبت خط آرامی یا فنیقی را جایگزین خط میخی کرد که بعدها خط پهلوي نام گرفت.

ـ آیا میدانید : داریوش در پایئز و ز<mark>مستان ۵۱۸ – ۵۱۹ قبل از میلاد نقشه ساخت پرسپولیس</mark> را طراحی کرد و با الهام گرفتن از اهرام مصر نقشه آن را با کمک چندین تن از معماران مصری بروی کاغذ آورد.

ـ آیا میدانید : داریوش بعد از تصرف بابل ۲۵ هزار یهودی برده را که در آن شهر بر زیر يوق بردگي شاه بابل بودند آزاد كرد.

ـ آیا میدانید: داریوش در سال دهم پادشاهی خود شاهراه بزرگ کورش را به اتمام رساند و جاده سراسری آسیا را احداث کرد که از خراسان به مغرب چین میرفت که بعدها جاده ابریشم نام گرفت.

ـ آیا میدانید: اولین بار پرسپولیس به دستور داریوش بزرگ به صورت ماکت ساخته شد تا از بزرگترین کاخ آسیا شبیه سازی شده باشد که فقط ماکت کاخ پرسپولیس ۳ سال طول کشید و کل ساخت کاخ ۸۰ سال به طول انجامید.

ـ آیا میدانید: داریوش برای ساخت کاخ پرسپولیس که نمایشگاه هنر آسیا بوده ۲۵ هزار کارگر به صورت ۱۰ ساعت در تابستان و ۸ ساعت در زمستان به کار گماشته بود و به هر استاد کار هر ۵ روز یکبار یک سکه طلا ( داریک ) می داده و به هر خانواده از کارگران به غیر از مزد آنها روزانه ۲۵۰ گرم گوشت همراه با روغن ، کره ، عسل و پنیر میداده است و هر ۱۰ روز یکبار استراحت داشتند .

آیا میدانید : داریوش در هر سال برای ساخت کاخ به کارگران بیش از نیم میلیون

طلا مزد می داده است که به گفته مورخان گران ترین کاخ دنیا محسوب میشده . این در حالی است که در همان زمان در مصر کارگران به بیگاری مشغول بوده اند بدون پرداخت مزد که با شلاق نیز همراه بوده

ـ آیا میدانید : تقویم کنونی ( ماه <mark>۳۰ روز</mark> ) به دستور داریوش پایه <mark>گذاری شد و</mark> او هیاتی را برای ا<mark>صلاح تقویم ایران به</mark> رياست دانشمند بابلي "دني تون" بسيج کرده بود . بر طبق تقویم جدید داریوش روز اول و پانزدهم ماه تعطیل بوده و در طول سال دارای ۵ عید مذهبی و ۳۱ روز تعطیلی رسمی که یکی از آنها نوروز و دیگری سوگ سیاوش بوده است.

ـ آیا میدانید : داریوش پادگان و نظام وظیفه را در ایران پایه گزاری کرد و به مناسبت آن تمام جوانان چه فرزند شاه و چه فرزند وزیر باید به خدمت بروند و تعلیمات نظامی ببینند تا بتوانند از سرزمین پارس دفاع كنند.

ـ آیا میدانید : داریوش برای اولین بار در ایران وزارت راه ، وزارت آب ، سازمان املاک -سازمان اطلاعات ، سازمان یست و تلگراف ( چايارخانه ) را بنيان نهاد.

ـ آیا میدانید: اولین راه شوسه و زیر سازی شده در جهان توسط داریوش ساخته شد. ـ آیا میدانید: داریوش برای جلوگیری از قحطی آب در هندوستان که جزوی از امپراطوری ایران بوده سدی عظیم بروی رود سند بنا نهاد.

- آیا میدانید: فیثاغورث که بدلایل مذهبی از کشور خود گریخته بود و به ایران پناه آورده بود توسط داریوش بزرگ دارای یک زندگی خوب همراه با مستمری دائم





### حُولًا ف وَقَام الوسطايي، الأحواج با محادم نيست

دیر زمانی است که دشمنان فرهنگ وتمدن ایران باستان و آیین زرتشت، ازدواج با محارم یا پیوند زناشویی با نزدیکان مانند خواهر ومادررا به زرتشتیان نسبت می دهند. و با این نگرش همراه با تهمت های دیگری مانند آتش پرستی ودوگانه پرستی برآنند تا شاید دلدادگان آیین راستی وخرد و خواستاران فراوان برای پیوستن به فلسفه وبینش زرتشت را گمراه و پشیمان کرده باشند.

پیوند زناشویی با نزدیکان نه تنها در بینش اشو زرتشت و سروده هایش گا تاها نیامده است و پیروان زرتشت هیچگاه از این چنین شیوه نادرستی پیروی نکرده اند، بلکه زرتشت در تنها موردی که درباره پیوند زناشویی در گاتها سخن به میان آورده برای زناشویی کوچکترین دخترش به نام پورچیستا با جوانی خردمند و به دور از خانواده زرتشت به نام جاماسپ بوده است. با این گزارش چنانچه در بینش زرتشت، سنت زناشویی با نزدیکان پسندیده بود و جایگاه باارزشی داشت. برای بنیانگذاشتن چنین رسمی بیگمان زرتشت خودش با دخترش ازدواج مي کرد ویا به یکی از پسرانش سفارش مي كرد تا با خواهرشان پيوند زناشويي داشته باشند نه اینکه با آزادی گزینش از پورچیستا درخواست کند که با خرد خویش رایزنی کرده و سپس جاماسپ را که در دین داری نام آور شده را به همسري خويش بپذيرد.

تو پورچیستا اسپنتمان ای جوان ترین دختر

درباره او (جاماسپ) که پای بند اندیشه نىك است

وهمبستگی با راستی وخردمندی را به تو ارزانی می دارد

با خرد خود رایزنی کن

وسودمندترین کاری که برپایه پارسایی استوار است در پیش گیر (گات ها هات ۵۳ بند۳)

برهمه آشکار است که در روزگاران گذشته، یونانیان، رومیان و به ویژه تاریخ نگاران دوران هخامنشی و ساسانی مانند

هرودت و یهودیانی که روی خوشی از ایرانیان نداشته اند گزارش های نادرستی از ر<mark>فتار ایرانیان ثبت کرده اند. پس از آن نیز تازیانی ک</mark>ه به ایران روی آورده اند. برای مثبت شمردن حمله خود به ایران به چنین دروغ پردازی ها و برداشت های نادرست دامن زده و از برخی واژگان اوستایی وپهلوی به ویژه واژه " خُواث وَدَتام" برداشت نادرست داشته اند. پس از آن پژوهشگران ایرانی وخارجی نیز که در آیین زرتشت پژوهش کرده اند از اینگونه برداشت ها و دروغ پردازی ها بدون توجه به درستی ونادرستی آن بهره گرفته وگاهی آن را به عنوان سپر دفاعی در برابر پویایی آیین راستی به کارگرفته اند و شوربختانه اینگونه دروغ پردازی ها همچنان نیز ادامه دارد.



برکسی پوشیده نیست که چنانچه در برخی از نوشته های یونانی، عربی، سریانی و پهلوی در باره واژه "خُودث وَدَتام" جستجو شود به برگردان نادرستی از این واژه خواهد رسید که به پیوند زناشویی با نزدیکان نیزشباهت دارد.

واژه اوستایی "خُواَاِت وَدَنَه" که در زبان پهلوی به ریخت "خُوا یت وَدَس" و "خوایت وَدَت" نیز بیان شده اُست چم (معنی) درست آن به خویشان رسیدن، به نزدیکان پرداختن، مهربانی با خویشان، ازخود گذشتگی و همانند آنهاست. و شباهت کاربردی نزدیکی با واژه "صله رَحم" دارد كه در رفتار اسلامي بر آن تاكيد شده است.

چنانچه بخواهیم مهربانی کردن به خویشان را در پیوند زناشویی نیز پذیرا باشیم، چرا خویشان را با خانواده از هم باز نمی شناسیم، فرزند خویشان به چم دختر وپسرخاله، خالو، عمو و عمه می باشند که پیوند زناشویی با آنان ناشایست نبوده است. بنابراین خویشان را با اهل خانه و خانواده یعنی مادر و خواهر اشتباه نگیریم. در گذشته یکی از سنت های پسندیده این بود که چنانچه پسر ودختری در خویشاوندان باشد نخست آنان را به همسری می گرفتند تا همه فرزندان یک قبیله برای تداوم وپیشرفت خانواده سر وساماني داشته باشند.

در نیایش روزانه زرتشتیان و در سرود مَزدیسنو اهمی از اوستای کشتی، در بخش ویژه آن که پیمان داری به دین زرتشتی را یادآوری می کند از واژه خوااِت ودتام نیزبهره گرفته شده است.

مَزديسنُو اَهمى. مَزديسنُو زَرَه توشتريش. فرَوَرانِه آستو تُس چا. فرَوَرتُس چا. آستویه هومَتم مَنُو. آستویه هوختُم وَچُو. آستويه هورشتم شكيه أتنم.

برمی گزینم دین مزدیسنا را که سفارش شده زرتشت است و استوارم براین کیش. مى ستايم انديشه نيك را، مى ستايم گفتارنیک را، می ستایم کردار نیک را. آستویه دَانام وَنگوهیم مازدیسنیم. فرَسپایه أخذرام. نیذاسنه یی تیشم. خُوات وَدتام. اشه اونيم.

می ستایم دین نیک مزدیسنا را که نگوهنده ٰجنگ وخونریزی و ستایشگر آشتی و از خودگذشتگی و پارسایی است. (خرده اوستا، اوستای کشتی)

<mark>در</mark> این سرود و در نیایش روزانه که هر زرتشتی با مزدا (خرد رسا) پیمانی تازه مى بندد، به واژه خُوات وَدَتام نيز اشاره و پیمانداری می کند. بیگمان هدف او از این پیمان در نیایش روزانه، پیوند زناشویی با نزدیکان وازدواج با خواهر ومادرخود نيست بلكه اوخواستار پويايي فروزه ازخودگذشتگی در خویش است تا بتواند به خویشان و نزدیکان خود یاری رسانده

برداشت نادرست از این واژه هنگامی روی داده است که پژوهشگران این واژه را به استناد گزارش هایی از هرودت ودیگر تاریخ نگاران خارجی از کتیبه كرتير موبد دوره ساساني، برخي از نوشته های پهلوی پس از ساسانی، داستان هایی مانند ویس ورامین و پیوند هایی نادرست در دربار برخی از پادشاهان گذشته اشاره مى كنند وچنين مى پندارند كه اينگونه رویدادهای نادرست از تاریخ را بر آمده از واژه خوات ودتام اوستایی وبه اشتباه پیوند با نز دیکان دانسته اند.

بر همه آشکار است که برخی از واژگان کلیدی در زمانی ویژه و برای نیازهای اجتماعی وفرهنگی خاصی به کار گرفته می شوند که این شیوه گاهی از رهبران وراهنمایان دینی روی می دهد. برای نمونه پس از انقلاب اسلامی در ایران واژه "شیطان بزرگ" بر سر زبانها افتاد که برای استعمار گران به ویژه آمریکا نسبت داده شده بود. در نظر بگیریم که کسی منظور ومعنى اين واژه را ثبت نكرده باشد. پس از هزاران سال پژوهشگری بخواهد کاربرد واژه "شیطان" و "بزرگ " را در تاریخ ایران بررسی کند به چه نتیجه ای خواهد رسيد!؟

در روزگاران گذشته نیز چنین بوده است.

واژگان بیشماری داریم که زمانی کاربرد ویژه یی داشته ولی اکنون برگردان دیگری را به آن نسبت داده اند.

"یزدان" از ریشه یَزته در اوستا است که در پارسی به ریخت یَزَت در آمده است و به چم چیزهایی است که شایسته ستایش باشند مانند آب، نورخورشید و ایزدان دیگر ولی کاربرد نادرست کنونی واژه يزدان به چم خداوند است.

واژه "کوشک" در گویش پارسی به بنای بزرگی گفته می شود که پیرامون آن را باغ ودرختانی فراگرفته باشد. این واژه را ترک ها به ریخت "کوسک" در آورده و آن را به اروپا برده اند. واژه انگلیسی کیوسک (kiosk) از آن درست شده و به اتاقک کوچکی گفته می شود که محل فروش روزنامه يا نصب تلفن مي باشد.

واژه "دهقان" در آغاز به چم خداوند، مالک روستا و انسان فرهیخته بوده است ولي اكنون به كسي گفته مي شود كه پيشه کشاورزی و آبیاری را به دوش دارد.

واژه "فرنگی" که اکنون به اروپاییان گفته می شود از سده یازدهم میلادی به کا<mark>ر</mark> رفته که بخشی از اروپا به رهب<mark>ری فرانسه</mark> (فرانکی) به مشرق زمین <mark>حمله کردند و</mark> جنگهای صلیبی را آغاز کردند. این واژه نیز امروز کاربرد دیگری به دست آورده

واژه "آکبند" که اکنون به بسته های دست نخورده و بازنشده گفته می شود مربوط به زمانی است که کالاهایی با مارک (.uk band) از انگلیس به بندر خرمشهر آمده و مردم خوزستان در آغاز آن را آک-بند خوانده واین واژه اکنون کاربرد دیگری به خود گرفته است.

بیگمان واژه خُودت وَدَتام نیز در آغاز خویشتن داری و به خویش پرداختن بوده که پس از هزاره ها، دشمنان فرهنگ ایران آن را دیگر گون بر گردان کرده اند.

زنده یاد موبد اردشیر آذر گشسب با اشاره به پنج نمونه پیون<mark>د زناشویی در ایران باستان</mark> برداشت نادرست دیگری را نیز بیان کرده

در آیین زرتشتی چند همسری رسم نبوده است بنابراین د<mark>ر آن زمان مردی حق</mark> نداشته بیش از یک زن داشته باشند، به همین دلیل پیوند زناشویی در آن روزگا<mark>ر</mark> نسبت به چگونگی شر<mark>ایط خانواده پنج</mark> گونه روی می داده است.

پادشاه زن، چَکر زن، ايو <mark>ک زن، ستر زن،</mark> خود راي زن.

پادشاه زن: دختران پس از رسیدن به سن زناشویی با خشنودی پدر و مادر پیوند زناشویی داشته اند.

چکر زن: هر گاه زنی بیوه پس از در گذشت شو هر نخستین خود با دیگری پیوند زناشویی داشت آن را زیر نام چکر زنی ثبت می کردند.

ایوک زن: ایوَک در زبان پهلوی به چم یک است. چنانچه مردی در زندگی زناشویی فرزند پسری نداشت و فرزندان او همه دختر بودند، برای اینکه نام خانوادگی خویش را به وسیله پسرش به آیندگان برساند، هنگامی که نخستین دخترش با پسری پیوند زناشویی می داشت. دختر وظیفه داشت تا نخستین پسرش را که زایمان می کرد به پدر خود هدیه کند تا نام خانوادگی پدر بر او( پسر دخترش) گذاشته شود وبه این ترتیب پدر از دخترش ایوک (یک) فرزند را به یادگار می گرفت واین نیز سبب برداشت نادرستی شده بود که می پنداشتند پدری با دختر خود پیوند زناشویی داشته در حالیکه دختر چنین پدری پس از زایمان نخستین پسرش را به پدر پیشکش می کرد.

سَتَر زن: واژه سَتَر در زبان پهلوی به معنی فرزند آمده است و واژه استر و سترون ، در گویش پارسی ، از این واژه گرفته شده اند. در آن روزگار چنانچه پسر یا مردی بدون زن و فرزند از جهان در می گذشت، خویشان و بستگان او می بایستی د<mark>وشیزه ای را با</mark> هزینه خود و به نام آن فرد در گذشته زیر نام سَتَر زنی به پیوند زنا<mark>شویی جوانی دیگردر می</mark> آوردند. شرط اینگونه پیوند زناشویی این بود که زن وشوی <mark>می پذیرفتند تا یکی از پسران</mark> خود را به فرزند خواندگی شخص در گذشته پیشک<mark>ش کنند نا نام کسی که بدون فرزند</mark> از جهان در گذشته نیزدر خانواده یادآوری <mark>شود. این نوع زناشویی نیز یکی ازبرداشت</mark> های نادرست بود که بهانه به دست دشمنان می داد، زیرا هرگاه خواهر درگذشته یی با کسی ازدواج می کرد و می پذیرفت که نخستین فرزندش را به نام برادر درگذشته اش



به ثبت برساند. آنان می پنداشتند که خواهری با برادرش پیوند زناشویی داشته است در حالیکه چنین نبوده و خواهر پس از درگذشت برادرش وپس از اینکه به شیوه عادی ازدواج کرده بود، یکی ازفرزندان خویش را برای یادبود نام برادرش که در گذشته بود به خانواده پدری خویش سپرده بود.

خود رای زن: در ایران باستان چنانچه پسر و دختری به سن قانونی یرای پیوند زناشویی می رسیدند و با دلدادگی خواستار پیوند زناشویی می شدند و پدر و مادر آنان خشنود نبودند پیوند آنان بدون رضایت پدر و مادر خود رای زن به ثبت می رسیده است.

خُوات وَدَتام در نوشته های پهلوی

برخی از نوشته های پهلوی، سده ها پس از حمله اعراب به ایران گرد آوری شده واز تغییر ناگهانی نوشته ها و فلسفه زندگی زرتشتیان در آنها گاهی چنین برداشت می شود که دشمنان فرهنگ ایران پس از غلبه بر این کشور و برای نابودی ارزش های نیک گذشتگان در ایران بر آن شدند تا در بخش هایی از نوشته های آن زمان، با فشار وتهدید از موبدان و کسانی که توانایی خواندن ونوشتن داشتند با فشار وتهدید آنان را وادار کنند تا برخی آداب و رسوم پنداری را به دین زرتشت نسبت دهند تا بدین وسیله کسی به آیین خرافی نیاکان خود بازگشتی نداشته باشد. یکی از آنها برگردان و برداشت نادرستی از واژه خوات ودتام در نوشته های پهلوی است. واژه یی که پیش از آن اینهمه در زندگی زرتشتیان اهمیت و کاربرد نداشته و به یکباره پس از حمله اعراب در ایران از جایگاهی مقدس برخوردارشده و ازدواج با محارم نامیده شده است.

در نسک هایی به زبان پهلوی مانند «روایت پهلوی»، «مینوی خرد»، «روایت آذرفرنبغ فرخزادان»، «ارداویرافنامه»، «دینکرد»، «دادستان دینی»، «روایات داراب هرمزد» و «زادسپرم» از خوات ودتام به ریخت خویدوده سخن رفته است. به موجب این متون، خویدوده پدر و دختر، خویدوه مادر و پسر، و خویدوده برا<mark>در و خواهر</mark> از شایسته ترین و مهمت<mark>رین دستورات</mark> دینی زرتشتی و بز<mark>رگ ترین ثوابها است</mark> که اجرای آن موجب رسیدن سریع تر به بهشت، و نپرداختن به آن جزو بزرگترین گناهان دانسته شده است (مینوی خرد، بخش ۳۵ و ۳۶؛ روایت پهلوی، فصل هشتم) در فصل هشتادم از کتاب سوم دینکرد، خویدوده را سنتی برگرفته از آمیزش اهورامزدا با دخترش سپندارمذ مىداند كه مشى و مشيانه (نخستين آدميان و نخستین برادر و خواهر) آنرا ادامه دادند تا به نسل همه مردمان گیتی برسد. او هرگونه آمیزش به غیر از روش خویدوده را با آمیزش گرگ و سگ، و آمیزش اسب و خر مقایسه می کند که محصول جفت گیری آنها از نظر نژادی پست و فرومایه خواهد شد. این نکتهای است که مورد توجه و سفارش زادسیرم (یکی از موبدان زرتشتی آن روزگار) نیز قرار گرفته و در بخش بیست و ششم کتاب گزیده های زادسپرم، خویدوده را موجب توليد نسل پاک دانسته است.

در فصل هشتم از متن «روایت پهلوی» برای تشویق مردم به اجرای خویدوده چنین بیان شده که اهورامزدا به زرتشت دستور اجرای خویدوده را میدهد و می گوید این کاری است که من با دخترم سپندارمذ انجام دادم و مشى نيز با مشيانه انجام داد.

در فصل ۸۶ از متن پهلوی ارداویرافنامه به زنان هشدار داده شده است که چنانچه از رسم خویدوده خودداری کنند و آنرا سبک بشمارند، وارد دوزخ خواهند شد و در آنجا مارهای بزرگی وارد اندام آنان خواهد شد و از دهانشان بیرون خواهد

به موجب فتوای بیستم از مجموعه دستورهای موجود در کتاب «روایت آذرفرنبغ فرخزادان» اگر دختر یا خواهر مردی به خویدوده با او خشنودی و موافقت نداشته باشند، مرد می تواند به زور زن را وادار به اینکار کند!

بیگمان چنین تهدیدهایی نشانه آن است که اینگونه رسم ها برای مردم آن زمان ناشناخته وبیگانه بوده و توده مردم از اینگونه سفارش ها رویگردان بودهاند ولی

در نوشته های پهلوی با توجه به نسبت دادن خویدوده به اهورامزدا و زرتشت و بیان جایگاه مقدس آن از یکسو و تهدید از سویی دیگر، مردم را وادار به انجام آن کار کنند! نشانه دیگری از رویگردانی مردم این است که در پایان بخش هشتم از کتاب روایت پهلوی، زرتشت به اهورامزدا می گوید: «این کار سخت و دشواری است و چگونه می توانم خویدوده را در میان مردم رواج دهم؟» و اهورامزدا جواب میدهد: «به چشم من نیز چنین است، اما وقتی کردار نیک باشد، نباید دشوار و سخت باشد. به خویدوده کوشا باش و دیگران را نیز کوشا کن!

هر خواننده هوشیاری متوجه تفاوت ادبیات پهلوی ونگرش آن در زندگی زرتشتیان پس از حمله اعراب خواهد شد که نه تنها برگ های تاریخ ایران به نفع مهاجمان ورق خورده بلكه فرهنگ مردم این کشور نیز درسده های آغازین به خواسته بیگانگان فراهم شده است. ناهمگونگی آشکاراین شیوه چنان است که زرتشت هیچگاه در سروده هایش( گات ها) چنین دستورهایی دربار زندگی روزانه مردم مانند خوردن، آشامیدن، لباس پوشیدن وبرخورد با خانواده را نمی دهد. در آن زمان چه روی داده است که پس از دوهزار سال ودر پایان حکومت ساسانی، زرتشت باردیگر لب به سخن می گشاید و به موبدان و نویسندگان متن های پهلوی در آنزمان بهترین ثواب زندگی را بیان می کند که همانا ازدواج با نزدیکان وپیوند باخواهر ومادر باشد.

نسبت ناروا به زرتشتیان در تاریخ گذشته ایران نیز همانند دیگر ملت ها، کژروی هایی به ثبت رسیده که نمونه آن پیوند زناشویی با نزدیکان است که برخی از آنها دروغ پردازی است و بقیه نیز به فرهنگ و دین زرتشت نسبتی ندارد زیرا هرگاه در چنین مواردی از موبدان زرتشتی پرسش شده است این عمل را ناشایست ونکوهیده بیان کر ده اند. در یک روایت مسیحی آمده است که یزدگرد دوم در هشتمین سال پادشاهی خود با دخترش ازدواج کرده وسپس او را کشته است. جالب اینکه کریستن سن نیز آن را در نسک "ایران در زمان ساسانیان" آورده است. آنچه از زندگی درست یزدگرد در تاریخ داریم او به هنگام آغاز پادشاهی تنها ۱۵ سال داشته ودر سال هشتم پادشاهی ۲۳ ساله بوده است چگونه ممكن است كه در آن سن وسال دختري

داشته باشد که بتوان با او ازدواج کرد!

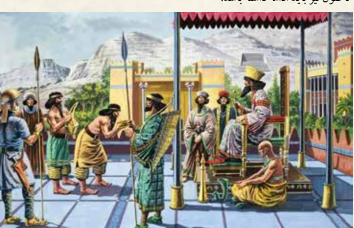
داستان هما وبهمن در شاهنامه نیز مورد دیگری <mark>است که</mark> به آن اشاره می شود که بهمن دختر خود هما را به همسری خود در آورده است! چنانچه این داستان روی داده باشد آیا آنان زرتشتی بوده اند یا برپایه کدام سفارش زرتشت چنین کاری را انجام داده اند؟

<mark>مورد دیگر ازدواج</mark> کمبوجیه با خواهر خویش است که هرودت آن را چنین گزارش <mark>داده است: کمبوجیه</mark> مردی بود خودسر و کینه جو وسنگدل که تنها برادر خود بردیا را <mark>در جوانی بکشت تا مبادا روز</mark>ی بر او شورش کند وپس از آن عاشق دلداده خواهر خود هئوتسا شد وبرآن شد تا با او ازدواج کند، از آنجا که چنین رسمی در ایران سابقه نداشت از موبدان خواست تا پس از مشورت با یکدیگر، قانونی در دین بیابند که به این کار نادرست او اجازه داده شود. موبدان که از تندخویی وخشم کمبوجیه نگران بودند به او گفتند "در قانون های ایرانی نگریستیم، هیچ قانونی <mark>در دین نیست که پیوند زناشویی برادر</mark> با خواهر را روا دارد ولی قانونی هست که شاه در انجام هرکاری آزاد است" بنابراین اگر چنین رسمی تا زمان هخامنشی شناخته شده بود موبدان سفارش آن را به كمبوجيه نيز كرده بودند!

برخی از پژوهشگران نیز بر این باورند که ازدواج با محارم دربین زرتشتیان وجود داشته ولمي پس از آمدن اسلام به ايران از بين رفته است. اين نيز نادرست و دروغ است زيرا زرتشتیان پس از ساسانیان همچنان آداب و رسوم خود را در هر شرایطی مخفیانه پیروی کرده اند و تغییری در آن نداده اند. چنانکه همه جشن ها وسنت های نیاکان خود را

همچنان برگزار می کنند. اگر چنین رسم نادرستی را از گذشته پیروی می کردند بیگمان

تاكنون نيز بايد ادامه داشته باشد.



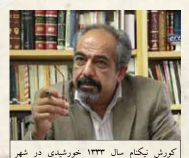
آشکار تر زرتشتیانی که پس از حکومت های نخستین اسلامی در ایران به هندوستان کوچ کرده اند. به پارسیان شهرت یافته و در آن کشور با آزادی زندگی کرده اند. چنانچه رسم پیوند زناشویی با مادر وخواهر را پیش از آن در ایران پیروی می کرده اند آن را باخود منتقل کرده ودر هندوستان نیز به آن عمل می کردند در حالیکه پارسیان (زرتشتیان هند) هیچگونه از دواج با محارمی را در هزار سال گذشته در خانواده نداشته اند.

چنانچه بدون تعصب بخواهیم رویدادهای تاریخی مردم گوناگون را بررسی کنیم، آشکار است که گاهی زناشویی با نزدیکان در تاریخ ملت ها روی داده ولی به ادیان نسبتی نداشته است. فرزندان حضرت آدم و حوا، هابیل و قابیل خواهر وبرادری بودند که با یکدیگر پیوند زناشویی داشتند. در کتاب مقدس آمده که ساری همسر ابراهیم، خواهر او بوده است (کتاب پیدایش سوره ۲۰) زئوس خدای بزرگ یونان نیز با خواهر خویش ازدواج كرده است (ايلياد، سرودهفدهم)، كلوديوس امپراتور روم با دختر خود ازدواج کرده و آن را به صورت قانون در آورده است. برخی پادشاهان مصر با خواهران خود پیوند زناشویی داشته اند. و ملکه عیلامی که دو برادر خود را به شوهری داشته است. بنابراین همانند دیگر رویدادهای رنج آورو غیر انسانی که در تاریخ گذشته ملت ها پیش آمده است مانند جنگ و خونریزی، غارت و چپاول، ستم وبیداد، جنگ های بین ادیان ومذاهب، برده داری ونژاد پرستی و کژروی هایی که اثر ناگوارآن تاکنون همچنان برجای مانده است. نمونه هایی از رفتار نادرست وبسیار اندک دربرخی از خانواده ها مانند پیوند زناشویی با نزدیکان نیز پیش آمده است که نباید آن را به دینی نسبت داد و

پیروان کنونی آن را سرزنش کرد. به ویژه پیروان بینش زرتشت که پیوسته آهنگ راستی و خردمندی را نواخته اند و نه تنها پیام آورشان چنین رسمی را بنیان نگذاشته است بلکه زرتشتیان نیز در گذر زندگی هازمانی خویش هیچگاه پیوند زناشویی با خواهر ومادر خویش نداشته وبا آن بیگانه بوده اند. نسبت دادن اینگونه دروغ ها، تهمت وافترایی بیش نیست و گناهی نابخشودنی در پی خواهد داشت.

### موبد كورش نيكنام ١٣٩٣

يارى نامه خرده اوستا، برگردان از دین دبیره به کوشش رشید شهمردان، انتشارات فروهر، چاپ سوم ۱۳۸۰ گاتاها سرودهای زرتشت، دکتر آبتین ساسانفر، انتشارات بهجت، تهران چاپ دوم ۱۳۹۳ ایران در زمان ساسانیان، آرتور کریستن سن، ترجمه رشید یاسمی، تهران چاپ نهم ۱۳۷۷ مراسم مذهبی و آداب زرتشتیان، موبد اردشیر آذرگشسب، انتشارات فروهر تهران ۱۳۵۸



یزد چشم به جهان گشود. آموزش های ابتدایی و دبیرستان را در شهر یزد به پایان رساند. پس از دانشسرای تربیت معلم از سال ۱۳۵۷ دبیر آموزش وپرورش شهرهای یزد، اصفهان و تهران بود. سُرایش اوستا وآیین های دینی زرتشتی را نزد موبدان فیروز آذرگشسب، بهمن اهورایی و مهربان فروهر در شهر یزد فراگرفت سپس ویژگی های بینش و اندیشه زرتشت وپاسخ به پرسش های دینی را نزد موبد رستم شهزادی در تهران آموخت سال ها در شهر یزد، اصفهان و دبیرستان فیروزبهرام تهران آموزگار دینی زرتشتی (هیربد) بوده است در سال ۱۳۷۴ در دانشکده زرتشتیان هندوستان پذیرفته شد ودر سال ۱۳۸۰ موفق به دریافت درجه د کترای فلسفه زرتشت از دانشکده یاد شده گردید. کورش نیکنام افزون بر آشنایی به زبان های فرانسه و انگلیسی به زبان و خط اوستایی تسلط دارد وی در کنار کوشش های هازمانی (فعالیت اجتماعی) تاکنون مقاله های پژوهشی – دینی پرشماری در نشریه ها به چاپ رسانده است وتاکنون نسک

> ازنوروز تا نوروز آيين ها ومراسم سنتى زرتشتيان ايران گفتاري پيرامون فرهنگ وفلسفه زرتشت اندرزنامه زرتشت برداشتی از سرودهای زرتشت . کنکاشی در زندگی واندیشه زرتشت مروری بر گفتار اندیشمندان

(کتاب) های زیر را نیز به نگارش آورده است.

# دکتر فرزانه گشتاسب عضو هیات علمی پژوهشگاه علوم انسانی و مطالعات فرهنگی مدیر گروه پژوهشی یادگار باستان سفره نوروزی زرتشتیان ایران

به نظر می رسد «سفره انداختن» (۱۰ و گذاشتن نمادهای سپندینهٔ آیینی بر روی آن، رسمی کهن نزد نیاکان آریایی ما بوده است، آنان که در آیین یجنه بستری از گیاه (ودایی: barhís) می گستردند، به منظور (ودایی: médha-/miyédha). نه به این دلیل که خداوند به هدیههای ما نیاز میزد، درخواست دریافت لطف و بخششی میزد، درخواست دریافت لطف و بخششی مانیز داریم، بلکه به این دلیل که عمل ما تکرار داریم، بلکه به این دلیل که عمل ما تکرار قمان یزشن ازلی است که آفریدگار پس از داریش به جای آورد تا هستی را به معنای اوقعی تقدیس کند. امری که در نمازی به امن ما نام «آفرینگان گاهنبار» چنین بازتاب یافته ام انترات یافته افرینگان گاهنبار» چنین بازتاب یافته الم «آفرینگان گاهنبار» چنین بازتاب یافته الم سفری «آفرینگان گاهنبار» چنین بازتاب یافته الم «آفرینگان گاهنبار» «آفرینگان گان گاهنبار» «آفرینگان گاهنبار» «آفرینگان گاهنبار» «آفرینگان گاهنبار» «آفرینگان گاهنبار» «آفرینگان گاهنبار» «آفرینگان گاهنبار» «آفرینگران گاهنبار»

اهورامزدا به همراهی امشاسپندان پس از هر مرحله آفرینش، گاهنباری به جای آورد و نامی بر آن نهاد و با امشاسپندان میزد ساخت، پس مردمان نیز باید به همانگونه گاهنبار و میزد کنند (.Cf. Dhabhar ۱۹۶۳, pp

استرن سفره، بخشی از هر مراسم دینی زرتشتی است و آنچه سر سفره قرار میگیرد، و حتی رنگ سفره، اهمیت آیینی دارد. سفرهای که در مراسم درگذشتگان گسترده می شود، سفید است، مانند لباسی که بازماندگان می پوشند و گل سفیدی که بر دیوارها و زمین «پسگم مَس» و دم مراسم درگذشتگان و نماد آرزوی بهدینان درگذشتگان و نماد آرزوی بهدینان برای درگذشتگان است که روان ایشان، برای درگذشتگان و نماد آرزوی بهدینان ترام گیرد. اما در مراسم شادی، مانند آیین گواه گیران و نوروز، سفرهها سبز رنگ ند روانندگی و زایندگی و رنگ شادی است. زیرا سبز، رنگ رویش و بالندگی، رنگ نفره سفرههای آیینی زرتشتی باید در مکانی سفرههای آیینی زرتشتی باید در مکانی خاص گسترده شوند که مهمترین ویژگی سفرههای، جایگاهی مقدس در دربمهر،

می گسترند و برای سفرههای دیگر، جایی

می مسرده و برای سفرهدی دیدر. بریی ویژه در هر خانه اختصاص یافته است. در خانههای قدیمی زرتشتیان یزد و کرمان، «psskem-e mas»ریکی از صفههای

است) یا یکی از اتاق های خانه که آن را «gɛnze-y paki»، یعنی «اتاق پاکی» می نامند، ویژهٔ انداختن سفرههای گاهنبار و

این مکانها برای خوردن و خوابیدن و دیگر

کارهای روزمره استفاده نمی کنند.

ویژگی دیگر سفرههای زرتشتی، خوراکها و چیزهای دیگری است که بر سفره می گذارند. زرتشتیان بر این عقیدهاند که آنچه سر سفره گذاشته می شود، نمادی از امشاسپندان و آفیدگان اهورامزدا است و چون شمار این آفریدگان، هفت است، عدد هفت نقشی نمادین در سفرهها یافته است. کتاب اوستا، آفرینگانِ آتش، تخم مرغ، شیر، می، آب، گلدان گل و گیاهی مانند سرو یا مورد، ششه (هفت دانهٔ سبز شده)، تاس روزین /رودین و چند خوراک آیینی، اجزایی است که در سفرههای آیینی زرتشتی کموبیش ثابت است و جزئیات آن گاه تغییر می کند. در کنار همهٔ اینها، خواندنِ نیایش بخشی مهم از مراسم است که با حضور یک یا چند موبد و مردم برگزار می شود. عقیده بر این است که هریک از این اجزاء، نماد یکی از امشاسپندان (سپندمینو، بهمن، اردیبهشت، شهریور، سپندارمذ، خرداد و امرداد) است که هر کل بر یکی از آفریدگان اهورامزدایند، به ترتیب بر انسان، جانوران، آتش، فلزات، زمین، آبها و گیاهان.

شاید معنای قدیمی «میزد به همانندی امشاسپندان نهاده شد» در کتاب روایت پهلوی (میرفخرایی ۱۳۶۷، ص ۴۸) به ارتباط سفره و اجزای آن با امشاسپندان اشاره دارد. به نظر می رسد سرچشمهٔ این نمادپردازی آیینی، باوری است که دربارهٔ آیین گاهنبار و آفرینش هستی در هریک از چهرههای گاهنبار و در هفت مرحله (به ترتیب آسمان، آب، زمین، گیاهان، جانوران، انسان و آتش) وجود داشته است (۳)

بجز کل مجموعه، که از نماد مادی هفت امشاسپندان برگزیده شده است، هفت نوع میوهٔ خشک به نام «لُرک» و هفت دانه که در ظرفی مسین سبز شده و «ششه» نامیده می شود، نشان عدد هفت را با خود دارند. آنچه ابوریحان بیرونی (۱۳۵۲، ص ۲۸۳) در آثارالباقیه دربارهٔ رویاندن هفت صنف غله بر هفت استوانه آورده است، گویا به رسم سبز کردن ششه در جشن فروردیگان (گاهنبار هَمَس پتمدم) و پیش از نوروز اشاره دارد که رسمی عام بوده است و همه مردم در روزهای پایانی سال، آن را به جای می آوردند. جاحظ (۱۹۶۹، ص۲۱۲) نیز در المحاسن و الاضداد به هفت دانه از گندم، جو، باقلا، ماش، کنجد، برنج، نخود یا ذرت و هفت شاخهٔ سبز در خوانی که برای پادشاه ساسانی پیشکش می بردند، اشاره کرده است.

سفره نورزوى

چیدن سفرهٔ هفت سین برای جشن نوروز تنها یادگارِ سفرههای کهن آفرینگانخوانی است، که اکنون همهٔ ایرانیان آن را برگزار می کنند. رسم عام و رایج در ایران این است که سفره نوروزی را با هفت «سین» مانند سمنو، سیب، سنجد، سبزه، سرکه، سیر، سماق و ... می آرایند، اما در برخی نقاط این سرزمین، بر سفرههای نوروزی هفت «میم» مانند مرغ، ماهی، مسقطی، مویز و ... یا هفت «شین» مثل شربت، شراب، شیرینی، شمشاد و ... قرار میدهند (بلوکباشی ۱۳۸۴، ص ۶۹؛ حمیدی ۱۳۷۶، صص ۳۶–۳۵).

جشن نوروز مردم ایران شهدو شه و شهاب و شکم

می نهادند از زمان کیان شمعوشمشادوشایه اندرخوان

سفرهٔ اصیل نوروزی زرتشتیان که میتوان آن را یکی از قدیمیترین سفرههای نوروزی به شمار آورد، نه هفت سین است، نه هفت شین و هفت میم، بلکه مانند سفرهٔ گاهنبار مجموعهای از نمادهای هفت امشاسپندان است. این سفره را نیاکان ما در یزد، زیر ویجو در «اتاق ویجو<sup>(هی</sup>ا در «اتاق پاکی» میگستردند و روی آن نشانههایی از هفت آفرینش خداوند را قرار میدادند.

آیینه، چراغ روشن، قندسبز، گلدانی پر از شاخههای همیشه سبز مانند مورت و سرو، یک کاسه پر از آب که روی آن بر گهای آویشن ریخته بودند و در آن یک انار سکه زده قرار داشت، یک کاسه پالودهٔ سفید (pālina)، یک کوزهٔ سفالی نو پر از آب که روی دهانهٔ آن یک تخم مرغ رنگ کرده گذاشته بودند، یک سبد پر از سبزی تازه، یک بشقاب پر از چنگال (čɛngāl) و کماچ نوروزی که فقط مخصوص این جشن پخته می شد، یک ظرف سبزه که معمولاً گندم بود، مهمترین لوازم سفره نوروزی زرتشتیان را تشکیل می داد و چه بسا هنوز هم تعدادی انگشت شمار در روستاهای یزد باقی مانده اند که سفرهٔ نوروزی زرتشتیان به تدریج از روی زمین اتاق سفرهٔ نوروز را به همین شیوه می گسترند. سفرهٔ نوروزی زرتشتیان به تدریج از روی زمین اتاق و ویجو به روی میز در اتاق نشیمن یا پذیرایی منتقل شد و اکنون بیشتر زرتشتیان سفره های خود را با هفت شمن با هر دو می آرابند.

شاید هنوز هم بتوان با سفر به گوشه و کنار این سرزمین، گوناگونی سفرههای نوروزی و طرز چینشِ آن را دید و ثبت کرد، اما تردیدی نیست که همهٔ این سفرهها در حال تبدیل شدن

به «هفتسین» نوروزی اند که روی آن حتما تخم مرغ رنگ شده هست با این که اسمش با اسین» شروع نمی شود، همچنین چراغ و شمع روشن و آجیل و شیرینی، اما مطمئناً دیگر کسی آب روی سفرهٔ هفتسین نمی گذارد. کسی آب روی سفرهٔ هفتسین نمی گذارد. شاید چون برای قرار دادن تخم مرغ و شمع، که با منطق جوانان امروزی میخواند ولی برای آب نه؛ و فراموش شده است که چرا به منوز هم قدیمی ها اصرار دارند که سیر و برا نمی دانیم از چه زمانی و چرا به سفره های نوروزی اضافه شد، اما چون جزء «سین»های نوروزی اضافه شد، اما چون جزء «سین»های سفرهٔ نوروزی نیست و سند مکتوب قدیمی طبیعت در متقاعد ساختن مردم موفق شوند و دیگر جان ماهی های بیگناه، بی دلیل در تئیگ های تنگ سفرهٔ هفت سین جا نماند. و پیجو که برای رسم نوروز گسترده می شد، به این ترتیب اطمینان داریم که سفره های زیر ویجو که برای رسم نوروز گسترده می شد،

نظری هم هست که می گوید هفت سینی یا در واقع هفت چینی، که آنها را از شیرینی و نقل و خوردنی های دیگر پر می کردند و بر خوان نوروزی می گذاردند، سرچشمهٔ نام «هفت سین» بوده است (فرهوشی ۱۳۶۴، شاید اشارات تاریخی دیگر مانند اشارات تاریخی دیگر مانند «هفت سین» از هفت سینی را قوت بخشیده است: در روز نوروز شخصی پرهیز کار است: در روز نوروز شخصی پرهیز کار و خوشنام که صورتی زیبا و بیانی شیوا سینی سیمین می گذاشت. اطراف این سینی دانم یک داشت، به دربار می آمد و «نزد پادشاه یک چند گرده نان پخته شده، از انواع دانه ها از سینی کنجد، باقلا و لوبیا گذاشته شده بود. از هر یک از این دانه ها هفت دانه در گوشهٔ سینی یک از این دانه ها هفت دانه در گوشهٔ سینی یک از این دانه ها هفت دانه در گوشهٔ سینی یک بودند و در وسط سینی هفت شاخه از

درختی که بدان تفأل می کردند و خوش یمن بود و چشم با دیدن آن شاخهها روشن می شد، مانند شاخهٔ زیتون یا انار گذارده بودند...و هفت نوع شیرینی سپیدرنگ و سکههای سپید (ضرب شده در همان سال) و دینار جدید و مقداری اسپند در سینی می گذاردند» .(۸)

اما همهٔ این نظرات، هنوز در مرتبهٔ حدس و گمان باقی مانده است، اگر حقیقتاً قاآنی نخستین کسی باشد که واژهٔ «هفتسین» را در شعر خود آورده است (→روحالامینی ۱۳۸۷، ص ۵۷)، شاید سفرههای نوروزی سدهٔ دوازدهم و پیش از آن، هنوز همان هفت سینی پر از شیرینی و قند و شکر و نان و سکه و همچنین هفت ظرف دانهٔ سبزشده و هفت شاخهٔ نورسته بوده است. سینِ ساغر بس بود ما را در این نوروز روز گو نباشد هفتسین رندان دردآشام را

اما به عنوان سخن آخر: هفت سین، هفت شین یا هفت میم در هفت سینی یا هفت چینی، چه تفاوتی دارد اگر گوشهایمان کلام سبزوزاران را نشنیده و دریچهٔ چشمهایمان به روی طراوت سرشار طبیعت بسته مانده است. سفرهٔ نوروز، سفرهٔ آفرینش است در روزی که باز آفریده میشوند جوانههای زندگی بر شاخهٔ خشک و شکستهٔ حیات قدیم؛ اما این بار سفرهٔ آفرینش را ما می گستریم تا از یاد نبریم نخستین رویش را، تا معنا کنیم آب و گیاه و زمین و آسمان را، تا بفهمیم اسطورهای را که به این هستی تقدیم شده است. پس اگر سبزه بر سفرهٔ نوروزی می گذاریم، پیام سبز دانهها را نیز

كتابنامه

- آذرگشسب، ار دشیر. ۱۳۴۹. آیین برگزاری جشنهای ایران باستان. تهران.

– بلوکباشی، علی. ۱۳۸۴. نوروز، جشن نوزایی آفرینش. تهران.

- بهار، مهرداد. ۱۳۶۹. بندهش. تهران: توس. - بیرونی، ابوریحان. ۱۳۵۲. آثارالباقیه.

ترجمه اکبر داناسرشت. تهران.

- جاحظ، عمروبن بحر. ١٩۶٩م. المحاسن و الاضداد. لبنان: الشركه اللبنانيه الكتاب

- روحالامینی، محمود. ۱۳۸۷. آیینها و جشنهای کهن در ایران امروز. تهران: آگه.

- سروشیآن، جمشید. ۲۵۳۶ ش. فرهنگ بهدینان. به کوشش منوچهر ستوده. تهران: انتشارات دانشگاه تهران. (چاپ دوم).

- سروشیان، مهوش. ۱۳۸۱. «خوراکهای آیینی و سنتی زرتشتیان در ایران»، سروش پیر مغان، یادنامه جمشید سروشیان. به کوشش کتایون مزداپور. تهران.صص ۹۶۲–۶۲۹.

فرهوشی، بهرام. ۱۳۶۴. جهان فروری،
 بخشی از فرهنگ ایران. تهران: کاریان.

-میرفخرایی، مهشید. ۱۳۶۷. روایت پهلوی. تهران: مؤسسه مطالعات و تحقیقات فرهنگی.

### اصطلاحات به کار رفته ...

۱ . «سفره انداختن» اصطلاحی است که زرتشتیان برای گستردن سفره به کار می برند.

۲ . آوانویسی واژههایی که به گویش زرتشتیان آورده شده، به روش کتاب گویش بهدینان شهر یزد تالیف دکتر کتایون مزداپور است.

۳ . بندهش، فصل ۳، بند۹. برای ترجمه فارسی >بهار ۱۳۶۹، صص ۴۶: «...به همان گونه نیز آفرینش مادی را به هفت بخش آفرید، نخست آسمان، دیگر آب، سدیگر زمین، چهارم گیاه، پنجم گوسفند، ششم مردم، هفتم آتش که درخشش او از روشنی بیکران، جای اورمزد است».

۴ میو

۵. genze-y viju. ویجو طبقی مربع شکل است که به وسیله نی ساخته می شود و به وسیله چهار طناب از چهار گوشه آن به سقف اتاق آویزان می شود و برروی آن خوردنی ها و چیزهایی را می گذارند که باید از دسترس حشرات و جانوران مثل موش و گربه در امان بماند. اتاقی که ویجو در آن آویزان است «اتاقی ویجو» نامیده می شود. در کرمان ویجو را «شیرویز» می نامند (سروشیان۲۵۳۶: ۱۷۸).

۶ . برای تهیهٔ āv-kārta که به آن «آبپره» (āv para) یا «چُمِ آو» (čom-e āv) نیز می گویند، میوههای خشک مانند انجیر، برگهٔ هلو، آلویخشک و . . . را برای سه روز در آب خیس میکنند.

. برای تهیه چنگال نوروزی در یزد، مقداری خرمای خشک تهیه می کنند و هسته خرماها را می گیرند و آنها را با چند قاشق روغن گوسفند سرخ می کنند. سپس نان را خرد کرده و به آن میافزایند و ورز میدهند تا خوب به هم بچسبد. مقداری دارچین برای چاشنی به آن اضافه می کنند و با دست آنها را به شکل توپهای کوچک درست می کنند. چنگال را در یزد برای سال نو و در کرمان برای گاهنبارها و سال نو درست می کنند.

در شریفآباد خرما را با گلاب و شیره و ارده (دانههای کنجد لهشده) مخلوط می کنند و با نان خرد شده و مقداری دارچین و برگ گل سرخ ورز میدهند و بر سفره نوروزی میگذارند. زرتشتیان شریفآباد این خوراک را «چنمال» هم تلفظ میکنند و کرمانیها به آن چُمال میگویند.

٨ . جاحظ ١٩۶٩، ص ٢١٢؛ ترجمه فارسى به نقل از بلو كباشي ١٣٨٤. ٧٥.





تنها سند نسبتا مفصلی که از کوروش برجای مانده، استوانهای بهطول ۲۲/۵ سانتی متر و عرض ۱۱ سانتی متر از جنس خاک رس با نوشتهای ۴۵ سطری به زبان بابلی است که امروزه با شماره ی ۹۰۹۲ در اتاق ۵۲ بخش ایران باستان موزه ی بریتانیا نگهداری می شود.[۴۹] تکهی اصلی این استوانه در سال ۱۸۷۹ میلادی توسط هرمزد رسام در حفاری معبد مردوک در بابل پیدا شد، این تکه حاوی ۳۵ خط بود. تکه ی دوم که شامل خطهای ۳۶ تا ۴۵ می شود، در سال ۱۹۷۵ میلادی در کلکسیون بابل دانشگاه ییل یافت شد و به استوانه ی اصلی پیوست گردید.

کوروش پس از معرفی خود و دودمانش و شرح مختصری از فتح بابل، می گوید که تمام دستاوردهایش را با کمک و رضایت مردوک به انجام رساندهاست. وی سپس بیان می کند که چگونه آرامش و صلح را برای مردم بابل، سومر و دیگر کشورها به ارمغان آورده و پیکر خدایانی که نبونعید از نیایشگاههای مختلف برداشته و در بابل گردآوری کرده بوده را به نیایشگاههای اصلی آنها برگرداندهاست. پس از آن، کوروش می گوید که چگونه نیایشگاههای ویرانشده را از نو ساخته و مردمی را که اسیر پادشاههای بابل بودند را به میهنشان بازگرداندهاست.

در سال ۱۹۷۱ میلادی، سازمان ملل متحد استوانه ی کوروش را به همه ی زبانهای رسمی سازمان منتشر کرد و بدلی از این استوانه در مقر سازمان ملل در فضای بین تالار اصلی شورای امنیت و تالار قیومت در شهر نیویورک قرار داده شد. در این مکان، نمونهای از آثار فرهنگی کشورهای گوناگون وجود دارد

در سال ۱۲۵۸ ، به دنبال کاوش های گروهی انگلیسی در معبد بزرگ اسکیله (نیایشگاه مَردوک، خدای بزرگ بابلی) در شهر باستانی بابل در میاندورود (بینالنهرین) استوانهای از گل پخته بدست باستان شناسی کلدانی به نام «هرمز رسام» پیدا شد که امروزه در موزه ملی بریتانیا نگهداری می شود.

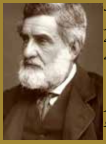
منشور کوروش استوانه ای سفالین از جنس رس بوده، ۲۳ سانتیمتر طول و ۱۱ سانتیمتر عرض دارد و حدود ۴۰ سطر به زبان اکدی و به خط میخی بابلی روی آن حک شده است.

بررسیِهای نخستین نشان داد که گرداگرد این استوانه گلین را نوشتههایی به خط و زبان بابلی نو (اَکدی) در برگرفته که گمان میرفت نبشتهای از فُرمانروایان آشور و بابـل باشد.

اما بررسیهای بیشتری که پس از گرتهبرداری و آوانویسی و ترجمه آن انجام شد، نشان داد که این نبشته در سال ۵۳۸ پیش از میلاد به فرمان کوروش بزرگ هخامنشی (۵۳۰–۵۵۰ پ.) و به هنگام ورود به شهر بابل نوشته شده است.

در دانشگاه ییل کتیبه کوچک و آسیبدیدهای نگهداری می شود که ریشارد برگر در سال ۱۹۷۵ آنرا بخشی گمشده از استوانه کورش دانست. این بخش توسط وی به کُتیبه اصلی اضافه شد.

نمایندگان و حقوقدانان کشورهای گوناگون جهان در سال ۱۳۴۸ خورشیدی با گردهمایی در کنار آرامگاه کوروش در پاسارگاد، از او به نام نخستین بنیادگذار حقوق بشر جهان یاد کردند و او را ستودند.



، باشکوه بسیارخرامیده روی سن آمدند و

کارهای بزرگی را که هرکدام از از این بانوان در زمان خود انجام داده بودند بر زبان آوردند. این نمایش به یاری چند تن از آموزگاران

در این شب از فرزانه دکتر فرهنگ مهر

بزرگداشت شد. پس از شام ایرانی بانو مهربانو

گودرز با آوای خوش و شیدینی خود برنامه

بسیار دلنشینی را با همکاری گروه موزیک

خود به باشندگان هدیه کردند که مورد یسند

قرار گرفت که از ایشان سپاسگزاریم. پس از

آن برنامه با دست افشانی و پایکوبی تا پاسی

شب دوم شب پارسیان بود که با ارکستر

سموفونیک جهانی ۴۴ تنه زرتشتیان آغاز شد

که در آن چند تن نوجوانان ایرانی(کیارش

امانی – البرز امانی و آراد کامکار) نیز

هنرنمایی کردند. پس از آن هنرمندان جوان

پارسی برنامه های بسیار چشم گیری مانند

نمایش ، نواختن وسایل موسیقی و آواز داشتند

و پس از شام برنامه دست افشانی و پایکوبی

شب سوم شب سا<mark>ل نو مسیح</mark>ی بود که با برنامه

های هنری و شام و موزیک از باشندگان پذیرایی شد و همه با هم شب خوبی را

گزراندند فرزانه مهرداد زمردی ۴۰۰ شیشه

شراب برای سه شب جشن به کنگره هدیه

برنامه ریزی این کنگره دوسال کاربرد که

همه كارها را داوخواهان دو انجمن (بيشتر

داوخواهان پارسی ) انجام دادند که از همه

این کنگره برای سنین گوناگون برنامه ریزی

شده بود. برای نوجوانان بخش MINI

CONGRESS بود که آنها برنامه های

سخنرانی و گفت و شنودو سرگرم کننده خود

را داشتند. برای نوباوگان ، نگهداری از آنها

و برنامه های سرگرم کننده و آموزشی آماده

شده بود تا هم کودکان و نوجوانان و هم

پدران و مادران از کنگره بهره بیشتری ببرند

و همه خانواده با هم در زیر یک سقف زمان

افزون بر برنامه های گفته شده ، چون لوس

آنجلس دارای هوای خوب و دیدنیهای

بسیار شناخته شده میباشد گردشهای گروهی

برای همه کسانی که از شهرها و کشورهای

گوناگون آمده بودند و همچنین سرگرمی های دیگری پیش از آغاز کنگره آماده شده

بود که نوجوانان ، جوانان و بزرگترها از آنها

بهره بردند. بیش از همه چیز گردهم آیی

خویشان و دوستان دیرینه و آشنایی با دوستان

تازه بود که برای شرکت کنندگان خاطره

در پایان از موبد ارجمند و گرامی فرنشین

نمودند که بسیار از ایشان سپاسگزاریم.

آنها سیاسگزاریم.

خوبي داشته باشند.

خوبي برجاي نهاد.

مرکز کارگردانی شده بود.

يس از نيمه شب ادامه يافت .

### گزارش کنگره بن

### شيدا انوشيرواني

هفدهمین کنگره زرتشتیان آمریکای شمالی از سوی فزانا و با سرپرستی انجمن پارسیان و با همکاری مرکز زرتشتیان کالیفرنیا برای سه روز از ۲۹ تا ۳۱ دسامبر <mark>۲۰۱۴ در هتل هیلتون</mark> <mark>فرودگاه لوس آنجلس در شهر لوس آنجلس</mark> كاليفرنيا برگزار شد. اين كنگره تاكنون پرشرکت کننده ترین کنگره آمریکای شمالی <mark>و به گفته بسیار بهترین و پربارترین آنها نیز بوده</mark>

سرپرستان این کنگره هفت تن بودند که سه فرنشین آن بانو انمایی دلال - فرزانه خسرو لاكداوالا و فرزانه داريوش ميسترى بوده و افزون بر آنها بانو تمی دامانیا - بانو شیوا خورشیدیان - فرزانه مهرداد زمردی و بانو شیدا انو شیروانی با یاری هم و با درست کر دن کمیته های گوناگون کار کنگره را به پایان رساندند. سخنرانان بسیارپارسی ، ایرانی و دیگران در باره جستارهای زیار گفتگو کردند. سالنهای دیدنی و آموزشی مانند نمایشگاهی از شاهنامه ، نقاشی و کتاب برای بازدید شرکت کنندگان آماده شده بود.

گشایش کنگره روز نخست با نیایش گروهی ۲۲ تن از موبدان ارجمند پارسی و دوتن ایرانی (موبد اشکان باستانی و موبدیار آرش کسروی) بگونه ای بسیار زیبا برگزار شد و پس از آن گروه مانترای مرکز زرتشتیان به سرپرستی فرزانه رستم کیومرثی سه سرود دینی خواندند که بسیار مورد پسند همگان قرار گرفت . سپس گروه کر پارسیان برنامه داشت و با برنامه چند کودک خردسال پارسي و چهار کودک ایرانی (نیکو و مینو کیپک ، رونیکا اریانفر و ارشان اشیدری) که هرکدام پرجم مملکتی را در دست داشتند و سرود همبستگی زرتشتیان دنیا را با آهنگ زیبا و شناخته شده دنیای کوچک دیسنی با همنوایی خواندند که بسیار شادی بخش و دیدنی بود.

سپس بانو كتايون كاپاديا فرنشين فزانا - فرزانه بامی پتل فرنشین کمیته کنگره فزانا و بانو تمی دامانیا فرنشین انجمن پارسیان و شیدا انوشیروانی به شرکت کنندگان خوش آمد

در این بخش با سخنرانی فرزانه نادیر گودرج نخستین سخنران ویژه سخنرانی ها آغاز گشت و ایشان سخنرانی خود را که خود بسیار زیبا سروده بودند خواندند و پس از ایشان بانو پریسا خسروی سخنران ویژه و برجسته و نایب رییس خبرى بين المللي كانال تلويزيوني سي ان ان در باره "چگونه د راه انجام خواسته های خوب خود کوشا باشیم " سخنرانی نمودند که بسیار

در این کنگره کوشش شده بود که سخنرانی ها تنها دینی نیاشد بلکه در باره دیگر جستار ها مانند نگهداری زیست بوم - روانشناسی – آموزش و پرورش کودکان و نوجوانان – ادبیات پارسی – پزشکی و تاریخ نیز گفتگو شد. همچنین به چندین تن از برجستگان

زرتشتی هدایای داده شد. من در اینجا تنها به گزارش بخش ایرانی کنگره می پردازم. سخنرانان ایرانی که از سوی مرکز به کنگره شناسانده شده بودند:

فرزانه پروفسورسروش سروشیان در باره "دوراندیشی و خرد زرتشت در نگهداری زیست بوم سخنرانی بسیار پرباری کردند که مورد ستایش باشندگان قرار گرفت. فرزانه دکتر داریوش جهانیان در باره تاریخ زرتشتیان و فرزانه فریبرز رهنمون در باره "کاتها: چراغ راهنمایی برای سده بیست و یکم" سخن گفتند.

سخنرانان دیگر ایرانی فرزانکان: (موبد فریبرز شهزادی(پایه های زرتشتیگری) - اردشیر بهی (زرتشتیگری ) - دکتر شهرام یزدانی ( اثر زیست بوم در بیماری سرطان ) مهندس شاهین نژاد ( شاهنامه ) – فرشته مزدیسنی و شهرام سهراب ( پرورش فرزندان زرتشتی در آمریکا ) افشین و نوشا سپهری ( داستانهای شاهنامه و شاهنامه خوانی ) دکتر نیکان خطیبی ( پزشکی ) ندا ایرانپور ( پیروزی در پیشه های دیگر ) دکتر اردشیر انوشیروانی ( روانشناسی تاریخی ایران بزرگ برابر گفته های زرتشت )و فریبرز مسیح (دهشمندی بر <mark>پایه شیوه های بازرگانی ) بودند. افزون بر</mark> سخنرانان ، فرزانگان دیگر ایرانی (بانوان تریتی پوربهرامی و دکتر پارمیس خطیبی ( گرداننده برنامه ) فریبا پیرغیبی و آرم<mark>یتا</mark> دلال) <mark>سخنرانا</mark>ن را به باشندگان شناساندند.

همچنین نوجوانان آتو<mark>س</mark>ا بهر<mark>وزی ، شایان</mark> د<mark>لال</mark> و نوشا سپهری در برنامه های بخش جوانان کنگره

به همه سخنرانان و برنامه داران از سوی مدیران کنگره هدیه ای داه شد که همه ۱۳۰ هدیه از سوی دهشمند بزرگوار فرزانه بهنام آبادیا<mark>ن</mark> آماد<mark>ه و</mark> به کنگره <mark>پیشکش شده بو</mark>د که از ا<mark>ی</mark>شان <mark>بسیار</mark> سپاسگزاريم.

سه شب کنگره جش<mark>ن وشادمانی بود.</mark>

نخستین شب، شب ایران بود که از سوی مرکز زرتشتیان برپ<mark>ا شد. پیش از ورود به سالن از سوی</mark> سه تن ، بانو مژگان آریانه و دوشیزگان یاسمن انوشیروانی و آرزو دینیاری با آیینه و گلا<mark>ب به</mark> مهمانان خوش آمد گفته شد.

در آغاز برنامه دوشیزه رویا بهمردیان سروده ای را که در باره همبستگی پارسی ها و ایرانی ها سروده بود خواند که بسیار مورد پسند قرار گرفت . سپس نمایشنامه زنان نامدار تاریخ ایران نمایش داده شد که در آن بیست و دو تن از دوشیزگان کلاسهای مرکز با جامه های بسیار زیبای آن زمان که با همت بانو عادله جوزوی دوخته شده بود یک یک به آرامی همراه با موسیقی







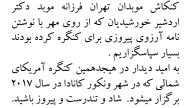














گیو از ۱۱ بامداد با اوستاخوانی موبد آغاز شد و پس از آن از باشندگان با لرک – میوه و ناهار پذیرایی شد.

شنبه ۲۶ ژانویه نمایشنامه ازدواج مشکوک با هنرمندی آقای خردادیان و دیگر هنرمندان در مرکز برگزار گردید.

یکشنبه ۲۰ ژانویه ۱۱:۳۰ بامداد خانم انسیه فرورد در باره بیمه درمانی اوباما سخن گفتند.

شنبه ۳۱ ژانویه برنامه حشن سده از ۵ پسین همراه با آتش افروزی و برنامه های شاد و دی جی در مرکز برگزار گردید.

شنبه ۱۳ دسامبراز ۷ پسین برنامه جشن شب چله باهمکاری گروه بانوان مرکز همراه با هنرمند سرشناس بانو مریم نحمی و هنرمندان میهمان و پذیرایی با میوه ، آجیل ، می(شراب) و شام در مرکز برگزار شد.

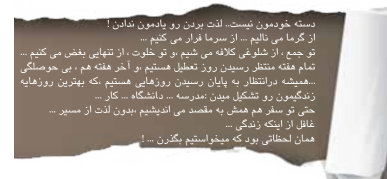
یکشنبه ۲۱ دسامبر ۱۱ بامداد فرزانه موبد دکتر اردشیر خورشیدیان فرنشین کنکاش موبدان تهران در مرکز سخنرانی با فرنام روش شناخت ژاژباوری(خرافات ) نمودند .

یکشینه ۲۱ دسامبر از ۲ پسین گزیدمان و شمارش رای ها برای گزینش هموندان گروه مدیران دوره ۱۹ مرکز آغاز شد و ۷تن از هموندان مرکز به نامهای: خانم شیدا انوشیروانی – آقای هوشنگ فرهمند – خانم مهرانگیز جم زاده – خانم منیژه ملک زادگان – خانم مهردخت نمیرانیان – آقای بیژن سلامتی شریف آباد – آقای رستم شیرمدیان و هموند جایگزین آقای نیما سپاسی برگزیده شدند.

سالروز درگذشت اشوزرتشت روز خیرایزد (خور) و دی ماه برابر با آدینه ۲۹ دسامبربا اوستاخوانی موبد از ۱۵ تا ۷ پسین درمرکز برگزار شد

چهارشنبه ۳۱ دسامبر از ۷:۳۰ شب برنامه جشن شب سال نو میلادی با همکاری گروه بانوان همراه با آواز خوش خواننده سرشناس بانو رویا و دی جی کاش و با پذیرایی شام و شامپاین در مرکز برگزار شد.

آیین زیبای گهنبار چهره میدیارم گاه که جشن میان زمستان است و برای آفرینش جانواران میباشد ۱ز ۱۱ بامداد روز ورهرام ایزد برابر با یکشنبه ۶ ژانویه ۲۰۱۵ با همکاری گروه گهنبار در مرکز برگزار گردید. در این روز گروه همنوایان مانتره در مرکز برنامه شادی داشتند.





همكيشان گرامي:

برنامه های برگزار شده در سندیو گو به شرح زیر میباشد:

انجمن سندیوگودر روز ۱ فوریه گردهمایی کوچکی به مناسبت سوپر بول که به صورت پات لاک بود برگزار گردید که از همکیشان با خوراکی و نوشیدنی پذیرایی گردید.

برنامه کلاسهای آموزشی و دینی به روال خود دردومین هفته هر ماه برگزارمی گردد.

گردهمایی مردان دردومین دوشنبه هر ماه و گردهمایی زنان در دومین چهارشنبه هر ماه برگزار می گردد.

برنامه های آینده:

برگزاری جشن نوروز در ۲۱ مارچ ۲۰۱۵ خیر اندیشان که به انجمن یاری نمودند: بیژن تیمساری ۲۰۰ دلار

خيرانديشي ۲۰۰ *د*لار

آقای داریوش و بانو ۱۸۰ دلار ( از فروش مربا )



- ۱-۱ آقای کتر رامین امانی ۵۰۰ دلار.
- -۲ خانم فهیمه شاملو ۵۰ دلار ماهیانه و ۲۰ عدد رومیزی گُرد بزرگ اهدا نمودند.
  - -۳ آ<u>قای سیا</u>مک کریمی ۱۰۰ دلار.
- -٤ آقای بابک (ربرت ) بهدادنیا ۱۰۰۱ دلار برای
  - آقای برمک بهدادنیا ۱۰۰۱ دلار برای ساختمان.
    - -٦ خانواده دلال ۲۰۰۰ دلار برای ساختمان.
- -۷ مبلغ ۱۰۰۰ دلار برای ورزش.JFB Properties LLC
- -۸ خانم ماهرخ و آقای دکتر پریبرز نامداری ۱۰۰ دلار برای گهنباردر ولی
- برای گهنباردر ولی. -۱۰ خانم مهرآور آبادیان ۵۰ دلار برای گهنبار در ولی











### اوستاخواني:

- -۱ خانم مهری سروشیان برای اوستاخوانی سر سال روانشادبهمن دینیار مزدایی ۰ە دلار.
- -۲ آقای بهروز بهی زاده برای اوستاخوانی سر سال روانشادان مهیندخت رستم بلندی و مهربان بهروز بهی زاده ۵۰ دلار.
- -۳ خانم ملکه کمدار برای اوستاخوانی سر سال روانشاد منوچهر سروش کمدار ۲۵۰
- -٤ خانم مخمل اردشیری گوهرریزی برای اوستاخوانی سر سال روانشاد فریبرز اردشیر گشتاسبی گوهرریزی ۱۰۱ دلار و برای کمک به چاپ جهره نما ۱۰۱ دلاربنامگانه آن روانشاد.
- -ه آقای دکتر کیخسرو کاووسی برای اوستاخوانی سر سال روانشادان بانو مهربان مهربانی و مهربان کیخسرو کاووسی ۲۰۰ دلار.
- -٦ خانم روح انگيز مهرخداوندي براي اوستاخواني سر سال روانشاد جمشيد مهرخداوندی ۱۰۱ دلار و ۱۰۱ دلار دهش.
- -۷ خانم مهین رشیدی برای آفرینگان خوانی برای روانشادان بانو فرنگیس نوشیروانی رشیدی و جمشید خدامراد رشیدی ۳۰۰ دلار.
- -۸ خانم فرنگیس جم زاده برای اوستاخوانی سر سال روانشاد اسفندیار فریدون جم زاده ۱۰۱ دلار.
- -۹ خانم مروارید غیبی برای اوستاخوانی سر سال روانشاد اختر مهربان غیبی ۱۰۰ دلار.
- -۱۰خانمها ونوس و ونک و آقای انوشه ویژه کشورستانی برای اوستاخوانی روانشاد زربانو آذرباد جهانبحش زاده ۱۰۱ دلار.
- -۱۱ خانم هما امانی برای اوستاخوانی سر سال روانشاد بهمن کاووس امانی یزدی ۲۰۰ دلار
- -۱۲ خانم گلنار امانی برای اوستاخوانی سر سال روانشاد بهمن کاووس امانی یزدی ۱۰۱ دلار.
- -۱۳ اقای دکتر رامبد امانی برای اوستاخوانی سر سال روانشاد بهمن کاووس امانی یزدی ۱۰۱ دلار
- –۱۶ آقای دکتر رامین امانی برای اوستاخوانی سر سال روانشاد بهمن کاووس امانی یزدی ۱۰۰ دلار.
- -۱۵ آقای هرمز جاودانی برای اوستاخوانی سر سال روانشاد دکتر شروین بهروزیان جاودانی ۱۰۱ دلار .
- -١٦ خانم تابنده سروشیان برای اوستاخوانی سر سال روانشاد افلاطون خسرو سروشیان ۱۰۰ دلار.
- -۱۷ خانم دلبر پرخیده برای اوستاخوانی سر سال روانشاد تیرانداز بمان پرخیده ۱۰۱ دلار.
- -۱۸ خانواده غیبی برای اوستاخوانی سر سال روانشاد سروش رستم غیبی ۱۰۱ دلار. -۱۹ خانم سیمیندخت بزرگ چمی برای اوستاخوانی سر سال روانشاد آبادان رشید ضیاطبری ۱۰۱ دلار.
  - -۲۰ برای اوستاخوانی سر سال روانشاد اسفندیار رستم فرودیان ۱۰۱ دلار.
- -۲۱ آقای داریوش بوستانی برای آفرینگان خوانی روانشادان مهربان بوستانی بانو عزتی - کیومرث بوستانی و بهمرد کوکلری ۱۰۰ دلار.
- -۲۲ خانم دریا و آقای دکتر هوشنگ فرشیدی برای اوستاخوانی سر سال روانشاد فرنگیس شهباز شهریاری فرشیدی ۲۵۰ دلار.
- -۲۳ خانم مهین خورشیدیان برای اوستاخوانی سر سال روانشاد رشید نامدار خورشیدیان ۱۰۱ دلار.
- -۲۶ خانمها بهناز و پروین مرزبان برای اوستاخوانی سر سال روانشاد رستم دینیار مرزبان ۲۰۰ دلار.
- -۲۵ خانم پریدخت کامیار برای اوستاخوانی سر سال روانشاد فرنگیس رستم غیبی
- -۲٦ خانم پریدخت یزدانی بیوکی برای اوستاخوانی روانشادان رستم مروارید-گوهر و منوچهر یزدانی بیوکی ۱۰۰ دلار.

### دهشىمندان :

- -۱ تراست روانشاد خانم مروارید گیو برای کمک به چاپ چهره نما ۱٦٠٠ دلار.
  - -۲ آقای ارسطو گودرزی برای کمک به نشریات مرکز ۲۰۰ دلار.
  - ۳- آقای آبتین ساسانفر برای آگهی و کمک به نشریات مرکز ۷۰۰ دلار.
    - خانم ماندانا و اقای دکتر شهریار کاووسی ۲۰۰ دلار.
      - -ه خانم عادله آلبا ۱۰۱ دلار.
- -٦ خانم جوآن و آقای دکتر ابوذزجمهر مزدایی برای بازسازی ساختمان مزدایی
  - -۷ خانم هما و آقای کامبیز یگانگی برای هموندی و دهش ۱۰۰۰ دلار.
    - ۸ خانم میترا و آقای دکتر رستم کاووسی ۱۰٤۰ دلار.
  - -٩ خانم ایراندخت جهانیان بنامگانه روانشاد کیخسرو سروشیان ۱۰۰ دلار.
    - -١٠ خانم نيلوفر گيو ١٠٠٠ دلار.
- ۱۱ آقای فرزین نوروزی بنامگانه روانشاد مهربایی خداداد نوروزی ۱۲۱ دلار.
- –۱۲ خانم پروین مهرخداوندی بنامگانه روانشاد کامیار داریوش بهدینیان ۱۰۱ دلار.
  - -۱۳ بنامگانه روانشاد رستم جمشید هومتی ۱۰۱ دلار.
  - -۱۶ خانم ترانه غیبی ۵۰۰ دلار. -۱۵ خانم هما و آقای کامبیز یگانگی و برای هموندی و دهش ۱۰۰۰ دلار .
    - -۱٦ آقای عباس واثقی ۱۵۰ دلار.
    - -۱۷ خانم میترا و آقای دکتر رستم کاووسی ۱۰٤۰ دلار.
- –۱۸ آقای هرمز جاودانی بنامگانه روانشاد دکتر شروین بهروزیان جاودانی ۲۰۰ دلار.
- -۱۹ خانم پروین و آقای سیامک فروهر ۱۰۰ دلار. -۲۰ آقای دکتر کیوان زین آبادی فرزند مهندس ایرج بمناسبت سی امین سال درگذشت
- پدربزرگشان روانشاد اسفندیار بهمن زین آبادی برای تعمیرات مرکز ۵۰۰ دلار.
- -۲۱ آقای دکتر کامبیز زین آبادی فرزند مهندس ایرج بمناسبت سی امین سال درگذشت
- پدربزرگشان روانشاد اسفندیار بهمن زین آبادی برای تعمیرات مرکز ۵۰۰ دلار.
- -۲۲ خانم رامک رهنمون بنامگانه روانشاد پریدخت هرمزدیار کیخانزاده ۱۰۰ دلار
- -٢٣ خانمُ همايون حسروياني بنامگانه روانشاد گشتاسب خدامراد كرماني ١٠٠ دلار.
  - -۲۲ خانم شیرین و آقای بهنام شهروینی ۱٤۰ دلار.
- -۲۵ خانم فرخنده خورسندیان حقیقی بنامگانه روانشادان رستم حقیقی شیرین ترک و فريدون خسرو ۲۰۰ دلار.
  - -۲٦ ندا و آريا عزيزي بنامگانه روانشاد رستم فريدون حقيقي ١٠٠ دلار.
    - -۲۷ خانم گلبانو و آقای سهراب شهریاری ۲۰۰۰ دلار.
    - -۲۸ خانم سیمین و آقای پرویز اردشیرپور ۱۰۱ دلار.
- -۲۹ خانم شیرین و آقای دکتر سروش سروشیان ۲۰۰۰ دلار که ۵۰۰ دلار آن برای گهنبار و ۵۰۰ دلار آن برای نشریات و ۱۰۰۰ دلار آن برای هزینه های مرکز استفاده
- -۳۰ خانم پریدخت و آقای خسرو ضیاطبری بفرخندگی گواه گیری پسرشان آریا ضیاطبری با دوشیزه رزیتا پوروشسب ۱۵۰۰ دلار.
  - -۳۱ خانم میترا کامور و آقای فرهاد فرزانه ۲۰۲ دلار.
    - -٣٢ خانم سيمين واقفى ٤٠٠ دلار.
  - -٣٣ خانم بيسى و أقاى داريوش ايراني ١٠٠٠٠ دلار.
    - -۳۶ خانم فرزانه مهرفر ۵۰۰ دلار.
- -٣٥ خانم اختر شجاعزادگان بنامگانه روانشادان دكتر شروین بهروزیان خدارحم بهروزیان و سلطان شجاعزادگان ۱۵۰ دلار.
- -۳٦ تراست روانشاد مروارید خانم گیو برای برگزاری سال روانشاد مروارید خانم گیو ۵۰۰ دلار.
  - -۳۷ خانم پریرخ کیهانی بنامگانه روانشاد اردشیر خداداد کیهانی ۱۰۰ دلار.
    - -۳۸ خانم بهناز شهزادی و آقای فردوس ایرانی ۳۰۰ دلار.

### آيين پرسه

آیین پرسه روانشادان رستم جمشید هومتی - سیروس فرامرز انوار - بانو حکیم امانت و فریدون رستم دمهری در تالار مروارید گیو این مرکز برگزار گردید.

درگذشت این روانشادان را به خانواده و همه خویشان و دوستان دل آرامی داده آمرزش و شادی روان این درگذشتگان و تندرستی - شکیبایی و دیرزیوی بازماندگان را از اهورامزدا خواستاریم

California Zoroastriann Center 8952Hazard ave Westminster, Ca 92683 Non-profit Org
U.S. Postage
PAID
Permit No. 12300
Huntington Beach, CA 92647

### Chehren Nama Publication of California Zorastrian Center

### **Editor's note:**

Heritage is a pertinent aspect of who we are; it is where we find our strength, our weakness and path to our history. In this ever growing era of technology with a culture as ancient as ours it is imperative that we utilize all the tools at our disposal to preserve and to show case our heritage. And our guest editor and her writers marvel at demonstrating the value of preserving our heritage and the effort being put forth in this timeless task.

With the arrival of spring and renewal of the Persian New Year we celebrate the birth of Zarathushtra our beloved founder. He was a master poet and left us his iconic message in the form of poetry. I sometimes wonder if this brilliant man knew that poetry is the only way his message would survive the test of time and the prosecution of his followers.

We identify ourselves with those we share a past with (heritage) and the similarities bring us unity. On that note, the North American Zoroastrian Congress (held in Los Angeles in December of 2014) had a theme of Unity. A young Zoroastrian was asked to come up with an opening speech for unity between Parsis and Iranian Zoroastrians. She expressed herself on this subject in form of poetry much like Zarathushtra. In addition to her poem we have other talented poets (inspired by various life events on different subjects) who shared their poem with us.

NAZC brought a lot of young faces not only in attendance but also in panels as speakers. We asked a couple of youth on the different side of this event to share their opinion with our readers. It was energizing to see our next generation be engaged and passionate about our religion. So here is my Nowruz resolution: I will preserve my heritage to the best of my ability, reach out to our Parsi community and focus on engaging the Zoroastrian youth in the coming year. Maybe I will also start writing poems.....maybe not; I don't see that talent blossoming. Wishing you all a prosperous and blissful Nowruz.

Ushta, Fariba California Zoroastrian Center 8952 Hazard Ave Westminister, CA 92683 Chehrenama's Email: cninfo@czcjournal.org

Tel: (714)893-4737 Fax: (866)741-2365 czc publication's website: www.czcjournal.org

You can now donate online to any czcpublication go to: www.czcjournal.org and the bottom of the page you will see following please consider donating to chehrehnama

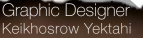
Thank you



CZC will send you IRS accepted receipt for any amount of donation

Typesetting & Graphic Design: Keikhosrow Yektahi Internet:

Ramin Shahriari



Awarded for best director and best movie in Iran animation festival (2010)

- \* Business Cards & Logo Design
- \* Letter Heads & Brochure Design
- \* Photographer
- \* Emailer Design or Banner Design

Email: keikhosro\_art@yahoo.com Tel: 949 2787675 Web Site: keikhosroart.wix.com/kaynew

### Editorial Policy:

The opinions expressed in articles we publish are those of the authors , and may or may not respresent the views of the Editorial Board of Chehrehnama, or the Board of Directions of CZC Chehrenama is a quarterly publication published in March, June, September and December

This publication is printed with the help of donation from Morvarid Guiv Trust

Chehreh Nama

zcjournal.org

ChehreNama has begun a new approach of having a guest editor for each issue of the journal. The guest editor and their invited writers will produce two or more articles focused on a topic of importance in the context of the 21st century and present the Zoroastrian perspective on it.

In this issue we are pleased to introduce Farishta Dinshaw as our guest editor with her theme "Preserving our Heritage"

It is in our roots that our strength and nourishment are found as surely as a tree stands open to the bright light of the day only because of its firm anchoring in the ground

Dr. Martyn Atkins

## Anchoring Our Past, Steering Our Future

Farishta Murzban Dinshaw

Zarathushti heritage encompasses a history of migration and adaptation to new environments over several millennia. Each relocation integrated new aspects to our language, clothing, cuisine, art, music, customs and rituals, so that our identities today are as rich and layered as our history. North America boasts a community of approximately 21,000 Zarathushtis (FEZANA, 2012) spread over the continent, a microscopic 0.006 percent of the total population of Canada and the USA. Thus, to ensure our community's survivability and our heritage's meaningful continuance, we need to work at two levels - the family unit and the community as a united whole. At the level of individual families consciously building Zarathushti identities, we need to infuse our daily lives with aspects of our heritage, from having farohars in our homes to Parsi and Persian cuisine on the table to celebrating Zarathushti festivals to maintaining Gujrati or Farsi as our first language. At a community level, we need to support an umbrella body like the Federation of Zoroastrian Associations of North America (FEZANA) to build a comprehensive database of print and non-print resources, to actively fundraise for collective goals, and to embrace technology as a means for connectivity and conservation.

We also have to make sure that in our attempt to concentrate on our diasporic identity, we do not forget that Iran, India and Pakistan hold the keys to our past.

In the following six articles, authors cover diverse issues from the need to preserve forgotten building to the need to revive a forgotten language. They make recommendations for institutions as well as individuals on their role in preserving our heritage. \*\*



Farishta Murzban Dinshaw has presented papers on Zarathushti religion at several international congresses, including the "World's Religions after September 11 Congress" in Montreal in 2006. She is a regular contributor to community publications, "Fezana Journal" and "Hamazor". She is also the author of "Discovering Ashavan", a story set in ancient Iran about a young boy befriended by Zarathushtra.

### HERITAGE TOURISM

The National Trust for Historic Preservation in the United States defines heritage tourism as "traveling to experience the places, artifacts and activities that authentically represent the stories and people of the past". There are several groups that organize tours to our heritage sites in Iran or to Atash Behrams [sacred places of worship] in India.

## Tarapore: A Parsi Heritage Village?

### Kaevan Umrigar

My first thoughts on visiting Tarapore were, hey, I have to shoot my film on India's dwindling Parsi population here. My very next thoughts were, why can't someone preserve this place as a



heritage village?

I had come to Tarapore after a month or two of exploring small towns and villages in the state of Maharashtra where Parsis had once flourished, but lately had been reduced to insignificance. All of them were places where the Parsis had followed the British – either the army or the railways – in search of business and employment. In these places, I would find a fire-temple (usually with a lock on the door), one or two surviving Parsi businesses and little else. But Tarapore was different.

Tarapore is just south of the Gujarat coast where the Parsis first landed in India. It probably was one of the early Parsi settlements (Sanjan, the site of the first landing, is barely 50 km away). What I found here was missing in the other places I visited – Parsi character.

Tarapore was home to 300-400 Parsis till the 1930s. In the 1970s, the community there was still surviving, albeit in drastically reduced numbers. The 1980s sounded its death-knell. The Tower of Silence

fell into disuse. The fire-temple would function only sporadically. Older residents died, younger ones who had migrated to Mumbai and elsewhere has fewer reasons to visit frequently. Houses remained locked up, either to crumble away or to be encroached.

When I visited Tarapore in 2005, I found Parsiwad, the village's Parsi quarter, almost deserted. The Tower of Silence had been vandalized with lewd graffiti. The fire-temple and the dharamsala, the Parsi traveller's rest- house, though had been renovated and were functioning.

It struck me then that within a distance of a kilometre or two the village had all the artifacts to showcase the traditional Parsi way of life to visitors. If a conservation group got together and restored the houses, the fire-temple, the Tower of Silence, the rest-house, it could become a living museum, and with Mumbai just a two-hour drive away, perhaps even a tourist attraction.

It was just a passing thought at that time. Four years later, I visited the Skansen in Stockholm, Sweden. Skansen is an open-air museum. On exhibit are Sweden's traditional homes and villages, actual structures transported brick by brick before they are lost to posterity. A stroll through Skansen is a walk down centuries of Swedish culture.

Tarapore could easily become something similar.

Yes, it will take effort. It will require the co-operation of community trusts in the village (they manage the community properties) and the heirs of deceased residents who now own the homes. Restoration will be expensive. And making the heritage tour a memorable experience (like Skansen) will be a challenge. But Skansen shows us that it is possible. All it needs is will and commitment.

It's now 10 years since I made my film on Tarapore. But one thought persists – why can't someone preserve it as a heritage village? \*\*



Kaevan Umrigar is a film-maker interested in documenting contemporary Parsi issues. His films on the community can be viewed online at http://fiveparsifilms.blogspot.com

### **MUSEUMS & MONUMENTS**

### Displaying Art and Artifacts

A free-standing, multi-storied Museum of Zarathushti Heritage is a dream that gets many excited, but with a scattered diaspora and competing fundraising priorities, perhaps it is better to be practical and make the dream a reality in other more achievable ways.

One way is to lobby existing museums to dedicate a permanent exhibit to Zarathushti exhibits or host temporary exhibits regularly in collaboration with local associations. Yasmin Pavri representing

### **FEZANA**

Information Research Education System (FIRES), writes that one of their activities is to organize events paired with local museum exhibits. "In order to showcase Zarathushti history, culture, tradition to the North American community, it is essential to partner with local museums in North America. A prime example is the partnership between the Museum of Fine Arts, Houston, (MFAH) and the Zoroastrian Association of Houston (ZAH) during the exhibit of the Cyrus Cylinder, which was paired with a lecture series by Jenny Rose. Recently, Sarah Stewart, co-curator of the exhibit, The Everlasting Flame, also spoke at the MFAH."

Another possibility is to lobby colleges and universities, particularly those that have departments devoted to Zarathushti



studies, such as Stanford University, or Iranian Studies, such as Concordia University, to host permanent collections of Zarathushti artifacts and art. Temporary exhibits may be the starting point. In 2011, Cegep de Sainte Foy, a community college in Quebec City, hosted a conference on Zarathushti religion, culture, and history, including an exhibition of artifacts, books, and calligraphy collected by the Zoroastrian Association of Quebec from their members. Besides the artifacts, paintings by local Zarathushti artists, Parvin Farzaneh and Firooza Aubry were also displayed.

The online realm should also be considered. Arzan Wadia, co-founder of Parsi Khabar, an online news website, reports, "The recent initiative by Google Cultural Institute to set up an online exhibition portal is [a] success story. PARZOR Foundation based in New Delhi, India was invited to curate a beautiful multimedia experience titled "Parsi Zoroastrian: From Persia to Akbar's Court. 1600 B.C. to 1600 A.D." The exhibition can be viewed at http://bit.ly/parzorexhibit"

Cities with a vibrant and established Zarathushti community like Toronto, Chicago, or Houston, could lobby their municipal government to set up donated sculptures, fountains, and monuments in parks or foyers of public buildings to celebrate the presence and contribution of the Zarathushti community to the city.

### **ONLINE REALM**

## The Internet: An Impressive Toolkit

Arzan Sam Wadia

As a generational transformative change, the Internet today is as intertwined into our lives as electricity or running water in the mid-20th Century. The millennials coming of age today are exposed to the various manifestations of connectivity via internet like email, websites, social media platform and smartphone apps. Together these make a very impressive toolkit for the dissemination

of information and engaging the audience.

Zarathushti-themed presence on the internet shows in websites, email discussion groups, and a large number of Facebook pages and groups. However, the content leaves a lot to be desired. Many websites were started with the right intention, but due to circumstances have become out of date or defunct. Facebook groups and pages often push a certain agenda

and those with enquiring and curious minds or with opposing views are usually bullied out of participation.

However there are some standout examples of academicthemed websites that are part of larger institutions that afford the curatorial and editorial quality that makes them showcase the religion and culture to the world. Encyclopedia Iranica, Sasanika, The Avesta Archives, and Intro to Zoroastrianism are some of the noteworthy websites that put forth information and knowledge in a user-friendly format for one and all.

Yuhan S-D Vevaina, who teaches Zoroastrian Studies at Stanford University, speaks about the need for a Zoroastrian mainstream website that would speak about history, culture, religion, and contemporary life with content written by people who are educated and have done scholarly research to back up their writing. This would allow for readers to get a clearer understanding of their roots, be it in religion or culture. Such an initiative would remove a lot of the hearsay that one inadvertently finds on the internet. And provide the youth an avenue to seek more information in a way they are comfortable with.

Social media provides the platform for the more topical, current and instant events and news that can engage Zarathushtis all over the world. The YOUTH

Facebook page of the recently concluded 17th North American

Zoroastrian Congress in Los Angeles took the power of social media and engaged the youth before they even got to Los Angeles for the Congress, and then used the page as a medium for disseminating news, putting out call to actions, sharing memories, and making lasting friendships.

Websites, blogs and Facebook pages have also brought about a big revival in the celebration of our glorious traditions in food. Be it Parsi or Persian food, there are excellent websites run by home cooks who painstakingly revive old long forgotten recipes and diligently document them and share with the world. Rita Kapadia, Niloufer Mavalwala, Perzen Patel, and Peri Avari are familiar

names in the Zarathushti world because of the food blogs they run. Such ventures also allow us to portray Zarathushtis to the larger world in a positive light..

The very nature of the internet allows anyone and everyone to voice their opinions. Therefore, the challenge today is to discern and separate the opinions such that the voice of the experts is heard and that enables the reader to then define their own thoughts and

ideology based on factual research. The hope is that the internet will slowly police itself through user intervention and the next generation of websites and social media pages will come out with even more credible content that help in informing the world about our beautiful and ancient religion and culture.

Here is a list of some of the websites mentioned in the article:

- o Encyclopedia Iranica http://iranicaonline.org
- o Sasanika http://sasanika.org

A screen grab of the website, Parsi Khabar

- o Avesta Zoroastrian Archives http://avesta.org
- o Intro To Zoroastrianism http://introtozoroastrianism.com
- o Rita Kapadia: Parsi Cuisine http://parsicuisine.com
- o Perzen Patel: Bawi Bride http://bawibride.com
- o Niloufer Mavalwala: Niloufer's Kitchen http://nilouferskitchen.com
- o Peri Avari: Peri's Spice Ladle http://perisspiceladle.com



Arzan Sam Wadia is the Chair of the Information Technology Committee of FEZANA and is a Board Member of the Zoroastrian Association of Greater New York. Arzan is the co-founder of Parsi Khabar (www. parsikhabar.net) an online news portal about Parsis: The Zoroastrians of India.

### **DIGITAL PRESERVATION**

### FIRES: Attaining the Vision



In 2010, the Federation of Zoroastrian Associations of North America established "FEZANA Information Research Education System" (FIRES) with the mission to establish and provide global access to a centralized collection of materials in print and electronic form, primarily pertaining to the Zarathushti faith, culture and history.

FIRES is a central resource for materials in print or electronic format donated by individuals, purchased, or subscribed and accessible by anyone with a computer. Although physically located at the Zoroastrian Association of Houston (ZAH), FIRES has an online presence at www.FIRES-FEZANA.org. Its online catalog is designed to manage a centralized database of all books and resources held at various FEZANA member associations. Currently the catalog includes the collections of ZAH library, the Nania-Kanga Patel library of ZAC-Chicago, as well as libraries at ZANT (Dallas) and ZAC-Los Angeles. It is hoped that in time all other FEZANA Associations will list their books and resources on the FIRES website. This will enhance the visibility of our rich scholarly resources both within and outside the Zoroastrian community.

The Zarathushti community has established itself on the North American continent. What we need now is a central source of information that provides access to the geographically dispersed libraries across North America. Organized and reliable information on all aspects of the Zoroastrian religion, history and culture will be invaluable in nurturing and fostering awareness and knowledge. It behooves the Zoroastrian community to be increasingly conscious of the need to focus not only on the immediate future, but also on a more distant horizon.

A library is more than a space where books are housed. It is also an active agent in the creation of ideas. Under the leadership of Aban Rustomji, the library committee continues to plan a rich agenda of programming. Some noteworthy functions of the FIRES library include:

- Lecture Series Our annual lecture series continues to attract wider audiences each year. FIRES has hosted an annual FEZANA Khorshed Jungalwalla Lecture as well as three NAMC conferences. Starting in 2013, all lectures are recorded and, if permitted by the speakers, posted on the FIRES website.
- Manuscript and Archival Support FIRES acquired four rare Vendidad manuscripts, one of which has been digitized by Professor Cantera in Spain and is available for researchers at www.avesta-archive.com. FIRES also collaborated with FEZANA Journal to scan and upload digitized all copies of the FEZANA iournal.
- Historical Preservation ZAH is privileged to be the recipient of Dastur M. N. Dhalla Memorabilia Trust, which includes silver caskets, scrolls from various anjumans and punchayats (boards) and his PH.D degree from Columbia University. The Dhalla family have gifted a permanent display case to the library.
- Oral History Archives to Preserve the Memories of our Community - Preserving books and documents is an essential, but insufficient first step. It is just as important to document the lives, thoughts and memories of the rank and file members. In Houston, we have been excited to start an ambitious and muchneeded endeavor to document and preserve the rich backgrounds and experiences of fellow Zoroastrians in Houston. Priceless reflectio ns such as: What would it feel like walking down a mohla (neighborhood) in Surat in the 1930's or the aroma of fresh baked goods from Boman Abadan's bakery in the early morning? Memories come in many shapes and forms and it is vital that these diverse and unique memories are not to be forgotten but are documented for posterity. A collection of oral histories of senior volunteers from our community will preserve the past by documenting our heritage.
- Provide a Valuable Resource With a unified catalog of materials available in North America, the FIRES website is a great resource for qualified researchers by making available scholarly materials and scholarly exchange programs. FIRES also gets requests from a wide variety of non-scholars for information.
- Interlibrary Loans Our online catalog shows where each book is physically located. We encourage you to visit our online catalog to look at our new book additions and request a loan of books.

Future plans for FIRES include:

Stipends to Young Scholars for Research Needs -Unquestionably, for the Zarathusti religion, culture and history to endure, it is imperative to encourage the community's youth to study all aspects of Zoroastrianism. FIRES proposes to extend financial assistance to individuals interested in pursuing Zoroastrian studies at Universities in North America.

- \* Create Educational Module In collaboration with other FEZANA committees and scholars, FIRES proposes to create educational modules on various subjects related to Zoroastrianism. Visiting scholars such as Rashna Writer, Jenny Rose, and Touraj Darayee have all suggested various topics and have offered to help create these modules. Suggestions for modules include:
- o Videotaping the significant ritual/ceremonies so they do not become a lost art.
- o Developing educational videos for pre-Navjote-aged children along with a written parental guide. The materials will include the significance of the Navjote ceremony as well as the prayers and their meanings. \*\*

### What Can You Do?

Individuals can help FIRES maintain their mission in several ways:

- \* Books and Other Materials FIRES is always looking for interesting material to add to its catalog. If you have a collection of books, artefacts, that reflect our culture and heritage or other materials that fit our mission, please contact FIRES.
- \* Donations FIRES is given an annual budget by FEZANA. It is used to buy books, for better equipment and to help FIRES digitize and preserve manuscripts and rare books. Part-time staff for specific tasks will become essential as more resources are added to the collection and to assist in locating hard to find research materials. Please donate to FIRES through FEZANA.
- \* Spread the Word Let your friends know about FIRES. Visit the website. Send FIRES your thoughts and suggestions.



Yasmin Pavri has been an active member of the Zoroastrian Association of Houston for more than 30 years. She currently serves on the FIRES Operation Committee.

## Creating Visual Meaning: Film and Photograph

Sheeraz Y. Wania

The German philosopher and cultural critic Friedrich Wilhelm Nietzsche, has been known to say that 'there are no facts, only interpretations' and this can especially hold true when one is contemplating the documentation of one's culture and heritage. With this important aspect at heart, I will address some of the areas that will require due consideration, particularly in today's digitized environment.

Usage: Old photographs and films can play a very important role in helping us understand our past, be it through language, fashion or stories told and seen, but diametrically it can also create a vast void of knowledge filled with myth and speculation, if not contextualized and seen in isolation of the world in which they once existed.



Photo of Dastur Maneckji Dhalla's wedding, 1942

'Representation' is at the heart of any archiving or documentation and can be simply translated as the 'relationship of the creator with the end user or viewer'. With any form of documentation, meaning may be influenced by how it is made and presented and hence the notion of 'context' or the frame of reference becomes paramount. One simple example is how Parsis are represented, or to some extent 'misrepresented' in Bollywood movies in terms of their stereotypical portrayal. The woman is usually clad in a kor ni saree [a traditional saree with an embroidered border] and the man typically wears a sudreh [religious undershirt] or a white bush shirt. They also use the word dikra [child in Gujrati] and sala [a mild swear word in Gujrati] a lot. This characterization can be comical at an ostensible level, and quite harmless, but stereotyping often leads to discrimination and an inability to question one's own view.

We see this happening in media all the time, be it the stereotyping of women or a certain group, culture or religion.

Responsibility: Documentation has essentially two important facets; first, the capture of information, be it photographs, documents or videos, followed by the interpretation, organization, and management of that information. Preserving cultural heritage is a responsibility we all share. We all do our bit, at some point or the other, by dipping into our family archives, taking pictures in and around our homes and daily lives, recording festivities, lavish weddings, navjotes [declaration of faith ceremony] or small celebrations at home. We also record conversations, songs, nursery rhymes, hence documenting an oral history of sorts. But it is imperative that easy and beneficial access of these archives is assured, with the idea to share knowledge and with a focus on creating awareness about our history and culture. Working towards this end, FEZANA Information Research Education System (FIRES) is a centralized collection point of materials in print and electronic form, primarily pertaining to the Zarathushti faith, culture and history. I suggest that they come up with criteria for submission, for example resolution requirements, themes, and historic periods, so that Zarathushtis worldwide can dip into their family archives to submit photographs and films. Then it would be the mantle of FIRES to systemize and disseminate that information in the most beneficial way.

Authenticity: In a technological environment we are all 'producers', and technology has given us the capacity to brand ourselves, retake our identities and edit our own histories and stories. This gives rise to authenticity issues and a need to verify the credibility of the source; a photograph, video or film in this case. This takes us back to the 'responsibility' aspect and the two should be seen as interconnected. In my opinion, FIRES as an organization representing a larger whole, should work with a definite vision as to how it wants to portray the 'Zarathushti brand', establish some guidelines and then work within those set parameters.

Technological Details: Last but not the least, if we are talking about digital photography and films, technology and its related issues cannot be ignored. Technology is ever changing — from floppy discs to CD-Rom, from networked communication to platformed sociality, we now live within a culture of instant connectivity. Accordingly, aspects such as format, hardware, and software, storage, dissemination and circulation, and the intimidation of the obsoletism of technology are all areas that need examination. We should be aware and be on top of the technological changes and adapt and reorganize ourselves accordingly, so that we don't lose any important archives in the process.

The above points will hopefully help us pave a road map for future implementation as to how audiovisual material can be used,

not only to share our personal or collective stories, but to use it to determine and define us as a people and as a community, and to be used as a powerful tool to raise awareness about our heritage and history to our future generations and to others outside of our cultural diaspora. \*\*



Sheeraz Y. Wania is a graphic designer and photographer, with a Masters in Education, from the University of London. Currently, she resides in Toronto, teaching courses related to design, culture, and technology at OCAD University, Sheridan College, and George Brown College.

### **LANGUAGE**

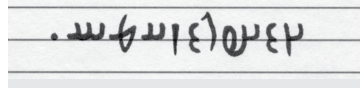
Culture is expressed and passed on through language. Joshua Fishman, an American linguist, said that language was the mind, spirit, and soul of a people, so every effort must be made within families to promote and practice our first languages, Farsi and Gujrati. The languages of our prayers, Avesta and Pazend, are no longer spoken so learning them is more of an academic pursuit. However, the Zarathusti community needs to commit to providing opportunities to study of Avesta, and, possibly engage in learning it, rather than leaving it to academia to study it as a language of the past

### On Learning Avesta

Mike Titsworth

I'm not a philologist. I'm not a convert to Zoroastrianism. I'm a poet-musician, artist, husband and father. I'm a rogue Z from Texas who dabbles in the reading, writing, and contemplation of the Avestan language as a means of active meditation. I may irritate Avestan scholars when I say this, but I believe the language of The Avesta is not a 'dead language.' In my opinion, it is an ethically functional 'dormant language.' The Gathas are a flower of praise hymns, composed and sung by Zarathustra himself, which continues to pollinate the far reaches of our Earth.

With the Zoroastrian diaspora, and the advent of the internet, the resonance and substance of this most noble and spiritual path could completely envelope the world in a song of renewed interest.



"Chehereh Nama" written in Avesta courtesy Mike Titsworth

Avesta should be studied, written, spoken and sung truly by all who worship Ahura Mazda. I'm not saying everyone should devote all efforts towards a PhD, or the priesthood. Instead, I say learn Avestan as a family, with friends, and as a community. If you aren't familiar with it, why not start learning it? I mean, for goodness' sake, Avesta preserves all the PIE (Proto-Indo-European) laryngeals! Amazing! I repeat that I am not an expert in Avesta. I'm more of a lexicologist nerd, in that I have a love for the meanings of words, especially Gathic-Avestan words. Some of the resources I use are:

- o A Grammar of Gatha-Avestan by Robert S.P. Beekes (Brill Academic Publisher,1997)
- o An Avesta Grammar in Comparison with Sanskrit by Abraham Valentine Williams Jackson (Stuttgart, W. Kohlhammer, 1892; e-book available on Amazon)
- o Avestan Digital Archive http://ada.usal.es/
- o Avestan Resource http://www.avesta.org/

As part of my nightly ritualistic practice, I practice the Din Dabireh, which is the script for ritualistic, spiritual purposes. As I had been reciting Ashem Vohu and Ahuna Vairyo [names of basic prayers] for years, I thought it was about time to begin to learn to write in Avesta as an act of contemplation in the cultivation of Vohu Manah [good mind in Avesta], while ensuring my pronunciation of the mantras is correct.

Avesta is written from right to left, and I've made a conscious decision to write Din Dabireh with my left hand for ease of viewing what I have previously written. I have written English with my right hand for my entire life, so this change has been quite an experience, my brain forced out of its comfort zone. And now it processes things in a completely unusual way while doing vocabulary exercises.

I have recently been focusing on my Avestan vocabulary, and the artistic side of calligraphy. The grammar of Gathic-Avesta is VERY complicated so I have not tackled this aspect of the language.

I've made numerous expert acquaintances around the globe that have mentored me in my exercises of self- instruction, and I am beyond grateful for the many wonderful resources and critiques. I have definitely learned one thing in this journey of teaching myself Avesta – if you ask three people a question about it, you will get four answers.

At night, I pick an Avesta word to practice. For example, I'll pick a word that transliterates as 'unto the deserving needy.' Then I practice writing and speaking it, while mentally relating that word to my life. Out comes the lexicologist in me, and I'll keep this word close to me, asking myself, "What can I do to awaken this word from its dormant state and into full bloom?"

Good thoughts beg the question, "What skills do I possess?" (I have carpentry skills and I built bicycle-jumping ramps when I was a kid). I then use my good words to communicate my desire to help, and

now I am performing good deeds helping to construct wheelchair ramps for homebound people who are financially destitute.

I believe something magical happens when you recite the sacred hymns of The Gathas [holy hymns recited by Zarathushtra] in its original tongue of Gathic- Avesta. One's mind can be swept away to another age while singing the world's most gifted passages from mantra-man Zarathustra. There is a prescription for happiness in the recitation of Zarathustra's hymns and it would be a shame for Avesta to disappear into the world of scholars, whether due to disinterest, or neglect. This most universal oral tradition of The Gathas really should be actively preserved and fully cherished by all Zoroastrians because of its noble antiquity and its precious legacy to the world's rich religious tapestry that we have today. \*\*



Mike Titsworth is a husband, father, and poet-musician living the Z-Life in Texas. When he is not making music, playing with his kids, or working with his wife on their wedding stationery business, he can be found making wheelchair ramps for those who are differently abled.

### IN CLOSING

The preservation of art, literature, language and artifacts and the perpetuation of customs, rituals and festivals is important in the telling of the story of a people. We are at a unique point in North America where many immigrant Zarathushtis grew up immersed in the culture of their fore-parents, but now live outside the 'home countries'. Slowly and steadily, their collective memories will fade as they integrate into this society. The second and third generations of Zarathushtis, born and bred in North America, might not have the same fierce connection to another place, another time We cannot afford to wait to tell our story, or hope that someone else will take on the task. Ultimately, the responsibility to preserve our heritage is in our hands. \*\*

No culture can live if it attempts to be exclusive.

- Mohandas Karamchand Gandhi

## Reflection on the 2014 Zoroastrian Congress

### Payam Goshtasbi

As 2014 drew to a close, my friends and I were looking forward to attending the 2014 North America Zoroastrian Congress. Although I had been to two other Congresses in the past, taking place in Miami and Freemont, I was particularly looking forward to this one. I was now older and had a deeper appreciation for the forums and culture that I previously lacked; however, I was still young enough to be able to enjoy the night events.

As a young adult trying to figure out my place in the professional world, I was particularly looking forward to all of the seminars about entrepreneurship and leadership that would be offered. I remembered a speech given at the Freemont Congress that was especially compelling, a gentleman from Google spoke about young Zoroastrians starting out in their professional careers; he spoke in such a manner that his advice and guidance will always be ingrained in my mind. I was eager to not only repeat this experience, but repeat it with the deeper understanding of a mature mind and the drive of a young professional.

The planners of the Congress did an excellent job of implementing the youth in their seminars. Rather than having the older generations simply go on stage and give their speeches, the planners of the Congress made it in such a way that our fellow youth Zoroastrians were often on stage as active members of the forums and discussions, attracting the younger generations. At first I only attended the forums that my friends were involved in to support them, but soon enough I felt as if I was part of the Congress too. Seeing people around my own age on stage motivated me to go out to the events and be an active member of the Zoroastrian community, which has so many inspirational and warm-hearted people to offer.

However, after attending all these speeches and ceremonies, I felt as if I was missing a crucial aspect of the congress I had come for, to meet new people. Looking for a way to meet more of our fellow Zoroastrians, I decided to attend "Young Adults Session: Break Ya Ice." I showed up a little late to this event and to my surprise, when I walked in there was a huge group of kids 20-35 having a great time. Although the event itself wasn't anything special, I found that it was very refreshing just being in a group of youths my age and getting to know other fellow Zoroastrians at a similar point in our lives.

In summary, the 2014 Zoroastrian Congress provided me with a

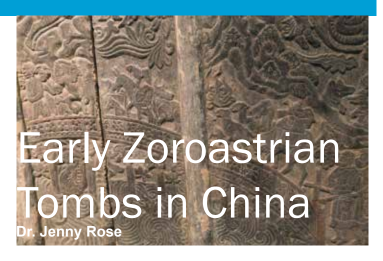
key take-away: while the facts and enormous amount of information learned every day may be forgotten by week's end, the one thing that will endure, and that I will always remember and cherish, is the relationships I formed with my peers. At this past congress I was able to meet an amazing group of people that I am extremely grateful for. .Everyone from the people I met while eating next to them to the two amazing gentlemen I was stuck with in an elevator for an hour, these are the people who made that weekend memorable to me.

The Congresses are unique and an amazing place in that everyone from around the world comes together for one cause: Zoroastrianism. For one weekend you can walk through a crowd of people you've never met before in your life and not feel out of place, but at home because they are all in a way your family.



Payam Goshtasbi was born and raised in Orange County, California. He graduated UCR with his bachelor's degree in mechanical engineering with undergraduate research studying latent heat storage in molten salts. He is currently working as a sales engineer for MCR Technologies.





Dr. Jenny Rose's presentation at the NAZC focused on recent discoveries near the ancient capital of Chang'an, modern Xi'an. Those finds include funerary monuments of Sogdian Zoroastrian community leaders living in that part of China in the late 6th century CE. Epitaphs on the monuments indicate that these Sogdians were mostly second-generation emigrants to the region, whose families had come from cities in the region of Sogdiana (modern Uzbekistan/western Tajikistan) such as Bukhara or Kesh (modern Shahr-i Sabz). The funerary monuments are of two types: 'funerary beds' consisting of a stone base with legs and a series of carved and painted stone panels along the back and sides depicting the life of the deceased; and house-shaped sarcophagi, with similar carved scenes around the outside (see, for example, Fig. 1).

In her capacity as the study leader for a tour along the Chinese Silk Roads in October 2014, Dr. Rose examined examples of each of these artifacts in museums in Xi'an. She used detailed photographs of these artifacts in her NAZC talk, to show the lifestyle of contemporary Sogdian Zoroastrians, as well as their beliefs concerning the afterlife.

Fig. 2 shows a scene from the eastern side of the sarcophagus of Wirkak, a Sogdian Zoroastrian official, who had died in his 86th year in 579 CE and had been buried with his wife, Wiyausi, who had died three months later. The image depicts the moment when two padam-wearing priests have concluded the fourth day (chaharom) ceremony after death, and the couple crosses the bridge with a caravan of animals, having avoided the monsters in the turbulent waters below.

Fig. 3 is a close-up of the top right corner of the eastern wall, showing a place beyond the mountaintops, where the couple, kneeling on carpets, is greeted by three crowned female figures. The woman in front holds her kusti with her right hand, and with her left hand reaches for a document offered by Wirkak; she may be the Daena, the person's inner conscience, said to greet the good

soul as a beautiful woman, and the document may be the account of the deceased's thoughts, words and deeds. In a circle above this scene is a male figure holding a trident and sitting crossed-legged upon three kneeling bulls. This is Good Vayu, yazata of the wind and atmosphere. Sogdian murals at Panjikant (in modern Tajikistan) depict Vayu in a similar manner, like Shiva, the Hindu divinity, with whom he seems to have been identified from the Kushan period (2nd-3rd centuries CE) on. The presence of Vayu recalls passages in the Hadokht Nask (2.7-8), where the soul of ashawan is greeted by a 'sweet-scented wind', and in Bundahishn (30.23), where good Vayu takes the ashawan by the hand from High Hara 'to its own place'.

Dr. Jenny Rose teaches a class in Zoroastrian Studies at Claremont Graduate University. She holds a doctorate in Ancient Iranian studies from Columbia University, New York, and her dissertation was published in book form as The Image of Zoraster: The Persian Mage Through European Eyes (Bibliotheca Persica Press, 2000). In 2011 Jenny published Zorastrianism: An Introduction (I.B. Tauris), and Zorastrianism: A Guide for the Perplexed, (Continuum), both of which has been favorably reviewed in the US and abroad. Jenny lectures extensively at other academic



institutions, museums, and Zoroastrian Association events through out North America. She leaded a study-tour of some of the most important archaeological, cultural and devotional sites in Central Asia in the recent years.





# The Youth Perspective on Zoroastrian Education

Autusa Behroozi



Autusa Behroozi was born in Dallas, Texas, and has been a member of Zoroastrian Association of North Texas (ZANT) for as long as she can remember. Monthly teen religious classes have educated her in the specifics of our religion and invigorated her to learn to read and write Farsi. She is currently a senior at Flower Mound High School, Co-Founder of Raise 4 a Cause, and involved in her immediate and Zoroastrian community. Her academic interests lie in Environmental Architecture and Medicine, and Ms. Behroozi is hoping to attend Rice or UT in the Spring of 2015.

After our intergenerational panel at the 2014-2015 Unity Zoroastrian Congress, an Iranian intellectual asked me the meaning of "Ashem Vahoo." I have been told the meaning of the prayer is "follow the path of righteousness," but then the prayer would be five words long. The five word translation limits the extent of comprehension of the beauty in the religion we practice, and restricts Mazdayasnis from applying those principles to daily life encounters and to better the lives of people. We need to teach our religion, the scripture's meanings and Zoroaster's teachings, rather than the meticulously sorted details of traditional practice. Our current education does not communicate beyond the immediate meaning of our prayers and rituals. The same way we do not educate beyond the immediate enclosed community of Zoroastrian raised children. To keep our practices and teachings alive, we must relate the depth of our translations and reform our material to teach the essence of our religion rather than the traditions (rituals) and practices, "teach religion, not religiosity" (Kersey Kabraji).

The difference between the religion and religiosity is comprehension of the meaning of our prayers instead of reciting the words. The meanings and principles of our religion need to be conveyed through our current education system, but are currently dimly conveyed through our current focus on recitation, ritual, and fastidious concern of correct pronunciation and practice. The rituals and prayers are the means through which we convey and practice these

Zoroaster's concepts, but we must not forget the core idealogy. The importance is in the application of the concepts Zarathustra tried to convey in his words. We need to return to our roots in education. Our simple scriptures have a devine message for humanity which is timeless but it is a hidden message only scholars of the religion hear rather than our youth. the diversity of our community culturally and religiously calls for a reformed educational system towards teaching meaning to devleope moral and principle in youth. Currently, our comprehension is minimal because the streamlined

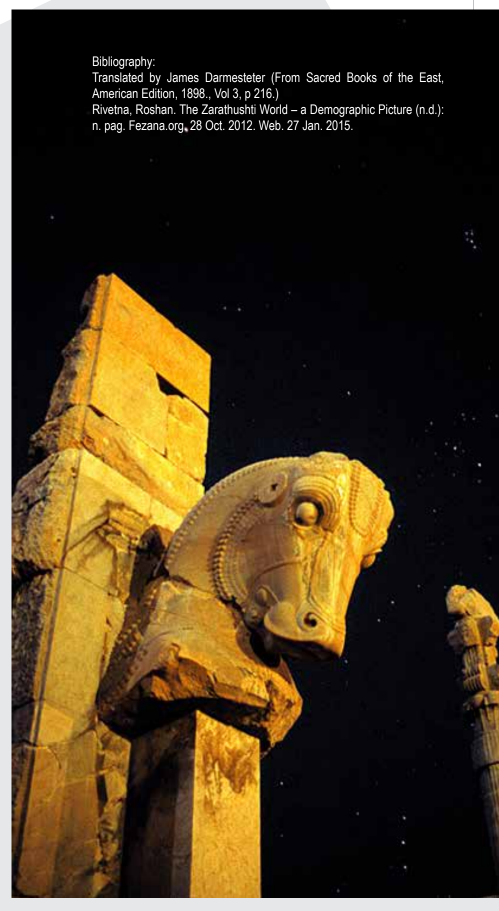
version of our prayers, "Follow the path to righteousness," does not suffice to aid youth with moral dilemmas. How do I know which path is righteous? To continue my example, regardless of the major you enter, there will be moral and ethical decisions such as: would you refuse medical marijuana to a terminal cancer patient in pain and risk losing your license. However, simple recital of the prayers in Avestan or simplified translations will not help us in our applications to be better people. In reality, Ashem Vahoo

means doing good for the sake of doing good, not for the sake of receiving compensation (Darmesteter). In this situation it would become a question of am I not offering medical marijuana to this suffering patient to keep my practicing license or am I justified in my actions because I can medically help more people in the future? Based on that direct translation, Mazdayasnis can better apply Zoroaster's teachings to our decision making in pursuit of "the best good" in our lives. We can apply the word for word translations and teachings of our relgion to improve the lives of individuals.

It becomes increasingly important to teach the meanings with our progressively expanding community. Rituals and practices differ slightly in different cultures, so we need to shift our focus to the commonalities and the root of our religion to accommodate the growing diversity of our community. As a community we need to face the fact that we have a variety of cultures within our religion: we have a positive population growth rate in countries such as N. Zealand, Singapore, US, and Canada (Rivetna, 2012 FEZANA Demographic). We need to reach out to this non-traditional Zoroastrian community which makes it even more important to teach the meanings of our religion. Where culture and tradition differs, we need to go back to the roots and teach the scriptures. Inter-faith marriages have been an increasing trend in our community; the 2012 FEZANA Demographic shows trends of interfaith marriage up to 59% in the US and Canada in 2011. If we want to teach our younger generations about Zoroastrian teachings,

we also need to learn to include these differing cultures in our education. In place of teaching culturally based rituals, we need to teach concepts featured in the Soroash Baai, Tandorosti prayers, and seven Amesha Spentas (or the Fravashi). To teach children who are raised in dual-faith families. we need to expose them and educate them in our religious base which is the Gathas so that they can personally make an informed decision. The responsibility of raising a child to be a Zoroastrian has often been placed on their parents; however, a child must be engulfed in a community to truly get a feel for our scriptures and see role models of mobeds and Masdayasnis who live by them. What most interfaith-married parents do not realize is that their child is much more exposed to other religion that surrounds them; in addition there are, pull-factors such as peer pressure which attract the children to gravitate towards the other religion. How are we expecting one parent to singlehandedly engulf their children in the depth of our prayers--in a society filled with much stronger influences--when, "it takes a village to raise a child." The Zoroastrian community needs to own up to the responsibility of properly educating non-Zoroastrian individuals and families about the essence of our religion.

There was a time when it was necessary in India to keep our community enclosed and to habitually perform our rituals to preserve our religion, but now it is time to open our minds and arms to a larger community to conserve our faith. As we diversify our community, it becomes necessary to convey the fundamental aspects of our religion which are constant across cultures. To reach out to the next generation of Zoroastrian community in diaspora, we need to make information and religious classes more accessible and more concept based rather than ritual based to interested individuals to increase their knowledge about Zoroastrianism. Tomorrow, when these youth create lives for themselves in the new world, we want them to live by Zoroaster's practices, so that they improve the lives of individuals worldwide through their wisdom and righteous choices. Although, we have a lot of diversifying trends and a growing percentage of interfaith couples, at the end of the day, we have more commonalities than disparities as a community, and we need to concentrate on those similarities to unite our worldwide Zoroastrian population.



### Zoroastrian Revival: A Context for Understanding Cultural Identity

#### Khodadad Kaviani



Khodadad (Khodi) Kaviani, Ph.D. is an associate professor of education at Central Washington University. His latest book is titled, Rethinking Khayyaamism: His Controversial Poems and Vision, published by Hamilton Books. To access the songs associated with the monthly festivals, visit www.khodi.com and follow the link to Central Washington University Digital Library. Email: khodi1@comcast.net

#### **Context Matters**

At least one of the significant unintended consequences of the establishment of an Islamic theocracy in Iran has been the awakening of many Iranians to their cultural traditions that are rooted in the Zoroastrian practices. Zoroastrians have preserved the monthly and seasonal festivals by celebrating them even under oppressive circumstances (Sorooshian, 1370 Khorshidi; Kaviani, 2014).

In the context of the past and present use of political Islam to replace the existing social norms with archaic morality and to redraw the national boundaries in the Middle East and North Africa, certain heritage communities living in the United States are under pressure to define their identities. For example, the Iranian heritage communities living in the United States include the children of recent immigrants from Iran who may or may not have a depth of knowledge about the cultural discourses (e.g., language, customs, etc.) of their families. In light of the on-going negative news reports related to the atrocities committed by the groups associated with the Islamic State in Iraq and Levant (ISIL), and the oppressive practices that exclude women from basic rights of driving in Saudi Arabia and social restrictions symbolized by the forced hejab/veil that Iranian women are required to wear, many Iranian Americans are baffled by these practices that are incongruent with Iranian ideals (Ahmed, 2012; Gresh, 2006; n.a. 2014, Two Women, 2014).

As a consequence, an ever increasing number of Iranian-

heritage immigrants are coming together to celebrate Norooz, Sadeh, Mehregaan, Teergaan, and other monthly or seasonal festivals that have been kept alive by the small, but growing Zoroastrian communities worldwide. For example, in the Jashn-e Sadeh festival held in Bellevue, Washington, on January 31, 2015, I observed that there were more people showing up than the place had room for. Also, as reported by Mehr News Agency, the city of Kerman in Iran witnessed the largest crowd of people who had gathered to celebrate Jashn-e Sadeh (Khajouyi, 2015). This growing curiosity by the larger Iranian community, living in and outside of Iran, about the Zoroaster's ideas and the festivals associated with each month, have challenged the Zoroastrian communities to be more inclusive and transparent about their values and practices. Given the theocratic government restrictions on religious minorities in Iran about accepting converts, the Zoroastrian community cannot publicly acknowledge those who wish to practice the religion of their ancestors. However, such restrictions do not apply to Iranians who live outside of Iran and many are studying the teachings of Zoroaster to become Zoroastrians, and are known as "baazgashti-haa" or "The Returnees."

What is attracting these individuals to the traditions of their ancestors? In the context of Iran's recent history, I argue that in Zoroaster's teachings and the monthly festivals, people are finding a cultural identity that they can be proud of, because these ideals are congruent with living in harmony with nature, peace, democracy, and progress. The twelve monthly festivals celebrated by Zoroastrians highlight the importance of: (1) Progress and renewing friendship with people and nature represented by Farvardeen ( 2), (فروردین), The Best Truth represented by Amshaaspand Ardibehesht ((رديبهشت) 3) ,) Good Health/Tranquility/Perfection of Ahura Mazda represented by Amshaaspand Khordaad, another protector of water (4) , (خر داد ), Rain (Teer 5) (تیر ), Immortality of the Creator that is All Good represented by Amshaaspand Amordaad (6) (أمُر داد), Strong Leadership for and with Justice represented by Amshaaspand Shahrivar (7) (شهريور), Honoring Promises and Commitments, Being Honest, Light represented by Mehr (8) ,(9) Honoring all waters represented by Aabaan (9) (آبان), Honoring Fire represented by Aazar (10) (آذر), Honoring the Good Things represented by Dey (11) (دی), Good Thoughts represented by Amshaaspand Bahman (بهمن), and (12) Earth represented by Amshaaspand Spandaarmez / Esfand (اسفند). Embedded in all these monthly festivals are the values of reason, truth, peace, choice, progress, cooperation, helping others, happiness, and respect for life! The genius of this calendar is evident in providing a guide for creating a better model for personal relationships and building communities that protect human rights and promote progress. Next, two of these monthly festivals are explained.

#### Jashn-e Ardibeheshtgaan

Jashn-e Ardibeheshtgaan is about recognizing truth as the ultimate path to happiness. It is believed that the seekers of Ardibehesht can get rid of their depression, loneliness, and

sorrows. Ardibehesht in Avestaa is Ashaavaheeshta, and in modern Persian, Behesht (Paradise), where Good Thoughts (Vohooman = Bahman) resides. The famous Ashem Vohoo prayer is associated with this Holy Immortal. Ashaa/Asha is a significant concept with several interpretations that include truth, honesty, holy, and divine law. In Zoroaster's Songs, this concept has been repeated 180 times (Oshidari, 1371 Khorshidi). In Ahnavad, Yasnaa, Haat 29, Asha argues for granting Zoroaster the approval necessary to share his ideas with others, because Zoroaster was found to be a kind man of peace who spoke the truth.

In the spiritual realm, Ardibehesht represents an important attribute of Ahura Mazda which is the best truth, holiness, order, and divine law. Aazar (Fire, Light), Soroosh (Protecting the people by Hearing the Holly Words and Obeying Divine Laws), and Bahraam/Verahraam (Victorious) are Ardibehesht's helpers. In the physical realm, Ardibehesht is the guardian of fire.

In spring, during the second month on the third day of Ardibehesht, when the names of the day and the month match, the special festival of "Golestaan Jashn" is celebrated. People visit fire temples and give thanks for this glorious time of the year when many flowers are in full bloom and the meadows are lush with greenery. People also pray for justice, order, and truth in their lives and their communities. Each festival has its own flower and Marzangoosh (مرزنگوش) is the flower associated with this festival. This flower is tiny and white, with a bit of reddish color blossoms.

#### Jashn-e Khordaadgaan

Jashn-e Khordaadgaan (جشن خردادگان) is about celebrating and honoring water and represents the perfection of AhuraMazdaa. Khordaad is the fifth Holy Immortal and the name of the third month in the Iranian solar calendar. A Holy Immortal is more powerful than an Eezad (ایزد). They all have different strengths and qualities. Khordaad Amshaaspand The فروردین has three helpers: (1) Farvardeen (خرداد امشاسیند) نیروی پیشرفت و نیرویی کهEnergy of Progress and liveliness of life and (3) ; ستاره باران Rain Star = تشتر Teshtar (هستي را به جنبش آورد ; (2 Baad باد = Wind and its various manifestations that include (a) the loud inspiring voices that give the brave the courage to move forward and defend, (b) the loud shouts given out when in need, (c) the voices of relief when the much needed help is arrived, (d) breathing, and (e) the wind that brings the rain clouds over to deposit their water on land, etc. They all work together to bring water to all living creatures on the earth. Maintaining good hygiene by washing is another attribute of Khordaad.

This festival shows the importance of water in our world and the perennial nature of the struggle between drought and rain. As the competition for this scarce resource increases, we all need to do our part to honor, preserve, and protect water and other valuable resources. The explicit mention of water, earth, wind, and fire show the respect for these life-sustaining natural resources and the festivals show the peaceful and progressive nature of the Zoroastrian culture

#### References

Gresh, A. (2006). Saudi Arabia, a Kingdom Divided. The Nation(Vol. 282, No. 20), 18-22.

Kaviani, K. (2014). Rethinking Khayyaamism, his controversial poems and vision. Lanham: Hamilton

#### Books.

Mehr, F. (1994). Deedi no az deeni kohan: Falsafe-ye Zartosht (2nd ed.). Los Angeles: Unlimited Printing.

Oshidari, J. (1371 Khorshidi). Daaneshnaameh Mazdayasnaa: Vajheh naameh toozeehee aaeen-e Zartosht (1st ed.). Tehran: Nashr-e Markaz. Soroosh Sorooshian, J. (1370 Khorshidi). Taarikh-e Zartoshtiyaan-e Kermaan dar in chand sadeh

(Vol. 1). Kermaan: Sherkat-e enteshaaraat-e elmi va farhangi.

#### **Electronic Sources**

Ahmed, A. (2012). Mali Islamists destroy tombs in Timbuktu. CNN, (Friday, October 19, 2012). Retrieved from http://www.cnn.com/2012/10/18/world/africa/mali-shrines

Two Women (2014). Two women referred to 'terror' court for driving in Saudi Arabia. Retrieved 2-7-2015, from www.theguardian.com http://www.theguardian.com/world/2014/dec/25/women-charged-saudiarabia-driving-ban-terror-court

Khajouyi, L. (2015). Photos: Kerman holds biggest Zoroastrian Sadeh Festival Retrieved 2-3-2015, 2015, from http://www.payvand.com/news/15/feb/1013.html

n.a. (2014). Islamic State 'kills 322' from single Sunni tribe. BBC News Middle East. Retrieved from BBC News Middle East website: http://www.bbc.com/news/world-middle-east-29871068



### Playing the game of life

Kimiya Shahzadi

I wrote this poem 2 years ago for my friend who was on the verge of committing suicide. I was able to help her and she happily graduated a few months ago. She said my poem inspired her and that's priceless to me.

Kimiya Shahzadi was born and raised in Melbourne, Australia. She is double majoring in Psychology and Economics at the University of Melbourne and is aiming to get per PHD in Psychology.



Life is a quick game, you only get one try
There are many hard levels
You have to stand tall and wisely fight
Sorry, no points awarded to cowards
Only those brave enough to walk in the light
And stand up for what's right, deserve eternal delight

It's going to be challenging, I'm not going to lie
But your efforts will be rewarded
And those are hard to come by
So don't waste a minute, the timer is ticking by
Go out and make the most of life, that's called living life

Every day is a new adventure
Don't let the past dictate your future
Make your dreams a reality
To not do so is insanity
Greatness is in your reach
Doubting yourself is the first defeat
Sure the dreams are free
But the hustle's sold separately

Worthwhile things don't come easy
Earn it and you will feel worthy
Positivity will help you break through
Your wealth is not what defines you
So don't be waving your money in the air
Show some integrity and kindness, that's what's rare

Progress is the key to happiness
Having high standards are desirable, yes
Gifting yourself a high education, is the best investment
The benefit it brings, will be to your amazement

If you want the world to change for the better Commit to setting a good example now, rather than later People who look up to you, will follow in your footsteps And soon the world will be filled with more goodness

Take time every day to be grateful
For everything you have be thankful
It's true you could always have more
But you could also have less, so be mindful

An optimist sees the opportunity in every difficulty
A pessimist sees the difficulty in every opportunity
Don't let negative toxic people rent space in your head
Raise the rent and throw them to the curb instead
Someone's opinion of you, doesn't have to be your reality
Focus more on your character than reputation, to get clarity
Surround yourself with aesthetic people like yourself
Who appreciate you and appreciate life itself

Going through the hard times, makes the good times sweeter Every great professional, was once just a beginner So when things don't happen right away, remember It takes 6 months to build a Rolls Royce, and a Toyota takes a day

This road is not for the faint hearted Inner strength is a requirement Some challenges will push you to breaking point Only the strong willed will survive and have the antidote Learn to bend not break, and the world is yours to take

If you don't want pity
Then quit saying why me
And start saying try me
Effort creates opportunity
Anything you want is a possibility

It's ok you didn't make it this time
Failure is only temporary, sublime
It happens to the best of us sometime
Hope will open your way
That's what a winner would say
So don't give up on yourself and end the game
There's no pride or glory in that, it's just a shame

Yes, life has struggles and pain Accept it, move forward, there's so much to gain So how to win the game of life you say? Collect the most righteous happiness in your way Let's all start today

### **Positive Blame**

Aryana Behmardian

I love writing poetry but can only get the words across when I feel inspired. I guess who inspired me was my own mom and how I never think about it, but I see so much of myself in her. I subconsciously preach her words to everyone because she has taught me so well

If I stood up as a man today,
And was asked "How did you get this way?"
I would repeatedly blame yet praise my mother.

If my mother stood up today, And was asked, how did she get this way, She would repeatedly praise yet blame her mother.

Womankind in fact, Should be fined. The blame-game leading to them every time

They nourish the seed and instigate growth, They breathe inspiration and banish self-loath

A woman can demand respect without making a sound She will fight 'til she drowns, Just to save the whole town.

She is born a leader, But then trained to follow. In her sorrow she could wallow, But her pride-she never swallows.

Women turned mothers are the worst you see, They turn simple people like you and me-Into lawyers and doctors and astronauts too, I blame her for my successes, don't you?

The heroine of this tale, She does not quit 'til she prevails.

A strong sense of male leadership is apparent today, But if you asked them, how did they get this way?

"A lot of hard work and even more dedication, Sacrifices and barely any vacations. Learning not only to stand on my own, But to assist the flock, my hand I will loan." Could you do it alone? Would taught you all this? His mind races backwards and a female figure he begins to miss.

A woman-seemingly much like any other But to him-a hero he called "mother" She chased monsters out of closets and dried all his tears. She was afraid of nothing and even wiped out all HIS fears.

She taught him right from wrong, although sometimes he didn't listen.

She knew he would make good choices though, all she was afraid



Aryana Behmardian is a junior at California State University Fullerton. She studies Health Science and works at a Physical Therapy clinic assisting patients with their therapeutic exercises. She volunteers at Saddleback Memorial hospital and after receiving her BS in Health Science would like to pursue her credential to become a 7th grade life science teacher

of was that she

She would miss him.

When he went off to that first day of kindergarden, She knew her son would be the best, That he would pass every life test. She led him to his success, And taught him that sometimes life is a mess

She set him up for failure when he needed to learn But explained to him, he must get back up if certain goals he wanted to earn.

Everyday, they saw each other less and less because he was growing older,

But when he needed her, he always came back to complain (aka cry on her shoulder)

His mind races forward again... "Could you do it alone?" "Who taught you all this?"

He glances over on his desk to a picture of his mother, And without saying a word, they understood each other For their successes they repeatedly blame and love her In our religion, there sometimes seems to be a divide between Parsi Zoroastrians, and Persian Zoroastrians. Though culturally unique, it's important to remember that what binds us is our beliefs—and any construct that unites differences is worth celebrating.

## Parsis and Iranian Zoroastrians

Roya Behmardian



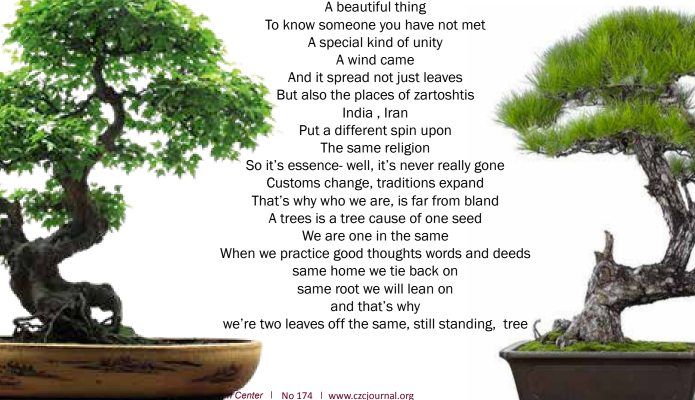
Roya Behmardian was born and raised in Southern California. She has attended CZC's Persian and religious classes all through her childhood. She graduated from UCLA with a bachelor's degree in psychology, and is now working on getting her masters in teaching at UCI.

Upon its prosperity, a tree full and strong A large wind blew, swayed the tree along It fought

But some leaves- they flew away
Parting from the ones that were destined to stay
Separation, distance, that's all it seemed to be
Once leaves of the same branch, of the same trunk, of same the tree
But new patterns arose, the leaves grew unique
Neither was better, no need for critique
Years passed, and these new fields that some roamed
Were no longer foreign, it was now their home

Home is a place near dear to our soul But there's something else that helps us feel good and whole

And that's connection, community



Please send your "Dear Nahid" questions that are within the confines of various aspects of the Zoroastrian religion/culture or conflict resolution to cninfo@czcjournal.org

### Ask Nahid

Dear Nahid,

Why do we need religion since religion is the cause of most of the wars in today's society?

Mandana

### Dear Mandana,

Religion has often been a reason for war as it is historically connected to power. The kings and rulers of England and France were considered selected by Divine Right - where their selection to be rulers was ordained by the church and they therefore thought to have been chosen by God and not by the votes of the people; as is the case today, in many countries. As a result wars ensued for

power, territories and property but in order to gather a following to support the attacks, they were mostly done in the name of God and religion.

Maybe today religion is still just an excuse for those who seek to dominate and rule over others. Wars are fought for many reasons; resources, power, territory, and most upsetting of all religion. The reason we are so appalled when there is violence in the name of religion is because the root of all major beliefs are peace and cooperation. The twisted exhibitions of those who wish to do harm will never completely overpower those who wish to do good. That is the entire teachings of Zoroastrianism: to counteract evil with Good in making our decisions, speaking our words and acting on our principles.

If we choose to practice the truth of our religions, none state

to harm others. Religion when practiced honestly and without malice is a means of creating peace. Tolerance, acceptance, collaboration, mediation and many more peaceful practices are what true religious teachings promote. It is up to each individual to continue that practice of positivity and Good.

Often times the right decision is not always the easiest to make. In order to stand up to those who misrepresent their beliefs we must all stand up against intolerance no matter how grand or how small. The problem becomes the overzealous enforcers of one principle. Even an extreme Zoroastrian can decide to take up arms to eradicate those of other faiths if they so believe that their interpretation of our principles are justified. It comes to the community as a whole to join together and correct that individual or group, regardless what their principles are. As even without religion, we would still find reasons to fight and go to war.

I do not believe that religion is the cause of these atrocities, but an excuse. As history repeats itself, religion has become an excuse to obtain power, money, resources, as well as territory. These wars are brought on by the abuse of religion not the practice of religion.



Nahid Dashtaki completed her master's in both Dispute Resolution and Public Policy from Pepperdine University. She has received two Bachelor of Science degrees in International Relations and Comparative Literature from the University of California, Irvine along with extensive international work experience in the Middle East and Asia. She continues her work with mediation and conflict resolutions at Los Angeles World Airports.





From December 10 to January 31, 2014 there was a Caligraphy art exhibit in New York at Tally Beck Contemporary. It is a proud moment for Zoroastrians to have 3 of our own youth be presented in this venue.

## Animating the Word

### The Legacy of Iran's Minority Calligraphic Traditions

Dr. Eden Naby

Tally Beck Contemporary presented a group exhibition of contemporary works that incorporate calligraphy from Iran. Animating the Word: The Legacy of Iran's Minority Calligraphic Traditions opened on Wednesday, December 10, 2014, until January 31, 2015. The gallery is located at 42 Rivington Street in New York.

While Persian calligraphy and artwork is more familiar to most audiences, there are other rich traditions of calligraphy in the minority cultures of Iran. These traditions have inspired a genre of contemporary art that incorporates the written languages and enriches the visual expression of these peoples.

For this exhibition, Tally Beck Contemporary exhibited work by Ani Babaian (Armenian), Hannibal Alkhas, Samuel Khangaldy (Assyrian), Solayman Sassoon (Jewish), Siamak Jamshidizadeh, Pooneh Oshidari, and Kourosh Vafadari (Zoroastrian).

Inspirational concept for this unique show of calligraphy from Iran comes from Richard N. Frye (1920-2014), the first holder of the Aga Khan Professorship in Iranian Studies at Harvard University. Richard Frye, an enthusiastic language learner, enjoyed rendering short Persian poems in his elegant hand. He also had a deep appreciation of minority languages of Iran and the Middle East, including those represented in this show as well as others written in modified forms of the Arabic alphabet. This show is dedicated to his memory.

Dr. Eden Naby presented a talk on this subject. Dr. Naby is a cultural historian of the Middle East with a special interest in the preservation of culture in multi-ethnic settings. Her most recent research involves the modern Assyrians, but she maintains interest in Afghanistan.

Additionally, Gallery Director Tally Beck presented a brief overview of Iranian cultural history as it relates to the exhibition.

The Legacy of Iran's Minority Calligraphic Traditions

Iran, like other geographic state entities formed on the basis of colonial negotiations in the 19th century, contains several significant historically indigenous religious groups: Zoroastrians, Jews, Assyrians and Armenians. These four groups each have distinctive orthographic traditions bound to their religious traditions and ethnic linguistic heritage.

A land that has come to represent the rise of Islamic governance during the late 20th century, nonetheless the Islamic Republic of Iran has continued a measure of the recognition of the presence of its historic non-Muslim minorities through its constitution, revised in 1980 under more restrictive interpretation than when the country first adopted a constitution in 1908.

First the Zoroastrian community, then the Jewish and Assyrian, have long roots in Iranian culture dating to the original Imperial Iran of the Achaemenids. The well-documented Armenian displacement from the Transcaucasian region of Julfa to the Isphahan of the Safavids during the 16th century marked a period of growth and influence for this community that has continued to mark it as the significant indigenous Christian presence in the country.

Despite the decline of minorities in the demographic percentage of the IRI total population in the years following the 1979 Islamic Revolution, their continued representation in the national legislature (Majlis), their private schools and cultural associations, in Tehran in particular, allow maintenance of language and culture. Acculturated to Persian through the compulsory public educational system since 1928, bilingualism among Assyrians and Armenians is widespread. The religious language of Zoroastrians (Avestan, a Middle Iranian language) and of the Jews (Hebrew), has long become Persian with the exception of the Aramaic speaking Jewish communities living in the eastern Zagros towns from Sanandaj to Urmiah. The Jews of Iran (known as Kalimi) when they wrote Persian used the Hebrew alphabet as did the Aramaic speaking Jews.

Religious orthographies, thus, enjoy extensive usage within these four communities. The strong calligraphic of Persian, written in a modified Arabic alphabet since the early Islamic period, influenced these orthographies in two important ways: an appreciation of stylized calligraphy and the incorporation of calligraphy into manuscripts that has translated into calligraphy as an integral part of contemporary art.

