# Chehreh Nama

زمستان 3753 زرتشتی 1394 خورشیدی نشریه مرکز زرتشتیان کالیفرنیا سال سی و سوم شماره 176



Persian





برای همازوری بیشتر بین گروه مدیران و هموندان مرکز زرتشتیان کالیفرنیا بخشی را به گفتار و سخن گروه مدیران اختصاص داده ایم تا انها بتوانند از این طریق پیام و یا چاره اندیشی های خود را عرضه نمایند و هموندان هم بتوانند خواسته و پیشنهاد های خود را در راستای گروه مدیران ابراز نمایند.

هموندان ، همکیشان و دوستان گرامی

به امید اینکه شاد و تندرست بوده و از خواندن مجله چهره نما خرسند باشید. از همه کسانی که در کار پر ارزش چهره نما همت کرده و یاری میرسانند سپاسگزاری مینماییم.

پیش از هر چیز از همه هموندان و کسانی که به درخواست ما برای کمک به هزینه نو کردن کولرهای این مرکز جوابگو بوده اند و همچنین از کسانی که در برنامه های گردآوری پول مرکزشرکت کرده اند سپاسگزاری می نماییم. شما دهشمندان نیکو کار بودید که سبب شدید که افزون برهزینه کولر های درمهر بزودی دستگاه گرم کننده ساختمان آزاد مهر را نیز بتوانیم خریداری نماییم.

همانطور که میدانید در مهر و مرکز زرتشتیان کالیفرنیا با دهشها و پرداختهای سالیانه هموندی و شرکت شما دربرنامه های مرکز پا بر جا میماند و ما از همه دهشمندان و یاری رسانان سپاسگزری کرده و پاداش کار نیکشان را از اهورامزدا

گروه مدیران هم کوشش میکند که بابرگزاری برنامه های گوناگون فرهنگی، آموزشی ، هنری و سرگرم کننده مانند سخنرانیهای (دینی، پزشکی و.. ) و برگزاری جشنهای گونا گون سالیانه شما را برای بهره بردن از آنها فرا خواند . از شما درخواست میکنیم که با شرکت خود و فرزندانتان مارا خشنود و سرافراز نموده و سبب شوید که فرزندان نازنین شما همراه دوستانشان باشرکت دراین برنامه ها به زبان ودین و فرهنگ خود آشنا شده وبتوانند بادانش بسنده وسربلندی پاسخگوی کنجکاوی وپرسشهای دوستان خود باشند و ما نیزبتوانیم آنچه که از گذشتگان راستینمان به دستمان رسیده به آینده گان بسپاریم.

از شما میخواهیم که باراهنمایی ها و پیشنهادهای سازنده و برنامه های تازه خود ما را یاری نموده و همچنین در به کار گرفتن آنها با ما همکاری نمایید.

شاد و سربلند باشید

گروه مديران مركز زرتشتيان كاليفرنيا

زیر نگر گروه دبیران گرافیک ، رایانه و صفحه آرا : کیخسرو یکتاهی تايپ: پروين رستميان اینترنت : رامین شهریاری

کسی که در پُرتو خرد مقدس و قلبی پاک، اندیشه و گفتار و کردارش نیک و با راستی و درستی ُهماهنگ باشد مزدا اهورا با توانایی و مهر خویش به او رسایی و <mark>جاوداني خواهد بخشيد.</mark>

گاتها هات ۴۷ بند ۱

<mark>کسی که در پرتو خرد مقدس به بهترین راه زند</mark>گی کند و گفتارش <mark>مهرآمیز و از</mark> روی خرد باشد, با دو دستش کارهای نیک را از روی ایمان انجام دهد، اندیشه اش تنها متوجه یکتا پروردگار خواهد بود و او را سرچشمه حق و راستی خواهد

گاتها هات ۴۷ بند ۲



بر گیری از نوشته های چهره نما با چاپ نام نویسنده و نشانی تارنما آزاد می باشد.

چهره نما در گزینش و ویرایش نوشته های رسیده آزاد است و نوشتارهای رسیده باز گردانده نمی شود.

دیدگاه های بازتاب شده در نوشته ها همیشه گویای دیدگاه های آنجمن دبیران چهره نما نمی باشد.

چهره نمای مرکز زرتشتیان کالیفرنیا ، نشریه ایست دینی ، اجتماعی ، تاریخی ، ادبی و فرهنگی که به هیچ دسته و گروه سیاسی بستگی ندارد.

Trust of Morvarid Guiv 4001 S. Decature Ave. suite 37-337 Las Vegas, NV 89103 Tell: (809)889-9795

چو ایران نباشد، تن من مباد

سرزمین اهورایی ایران که امروز ما ساکنان آن هستیم، کشوری است سرشار از شکوه و زیبایی. کوهستانهای بلند و استوار، جنگلهای سرسبز و باشکوه، بیابانهای بکر و پر از شگفتی، سواحل گسترده و دل نشین، رودخانه ها و آبشارهای پر تلاطم و زندگی بخش، همه و همه در سراسر این کشور جای گرفتهاند تا ایران عزیزمان از همه جاذبه های طبیعی برخوردار باشد. این گوناگونی و تنوع، در ترکیب بناهای تاریخی این خاک مقدس نیز آشکار است. امروز ما میراث داران این همه شکو همندی و افتخار تاریخی هستیم، شکوهی که خود نمودی از تمدن و فرهنگ بزرگ ایران است. تمدنی که نخستین دین یکتاپرستی جهان و پیام آور بزرگ آن، اشوزرتشت

اسپنتمان را، چون نگینی در خشان در خود نگاه داشته است و این مایه فخر و مباهات است. تمدنی که در یک نگاه، همواره راستی را بهترین راه دانسته و دروغ را سررشته همه بدی ها شناسانده است. تمدنی که خود، نشانی است از سرشت ایرانیان. سرشت ویژه ای که، در گذر هزاره ها، چنین تمدن و فرهنگ فاخری را آفریده و این مرز و بوم و ساکنانش از برای ایرانی بودنشان و داشتن روح و روحیه ایرانی است که، همواره در تاریخ زبانزد خاص و عام بوده اند.

بیایید باور داشته باشیم که ایرانی، همچون همیشه می تواند بر تاریخ جهان و مردمانش تاثیر گذار باشد، همانگونه که دیگر کشورها، همگی به هوش و استعداد ایرانی باورمندند. نشان این اعتماد آن است که امروز در هر شاخه ای از علم و دانش، یک ایرانی بر بلندای آن، پرچم نو آوری و پیشرفت را برافراشته است. ببینیم و ایمان بیاوریم که امروزه، برخی از مدیریت بزرگترین شرکتهای تجاری جهان در دستان توانمند ایرانیان است و کمتر دانشگاه معتبري است كه به واسطه داشتن استادان نام آور ايراني، به خود نمي بالد.

پس بیایید دست در دست یکدیگر و با تکیه بر وجه اشتراکمان در تمام جهان، یعنی ایرانی بودنمان، الماس گرانقدر ایران و ایرانی را بیش از پیش بر بلندای نام و افتخار جهان بنشانیم. شاد و شاد کام و شادرخ باشید

د كتر اسفنديار اختياري نماينده ايرانيان زرتشتي



# فرمنگ و فرط

بارها خوانده ایم یا شنیده ایم و یا حتی نوشته ایم که میراث کهن و ارجمندی به دست ما رسیده است؛ باید از آن نگهداری كنيم و به نسل آينده بسپاريمش و البته باز هم بارها خوانده ایم یا شنیده ایم و یا حتى نوشته ايم كه با گذر نسل ها آنچه را که به نام آداب و رسوم و یا فرهنگ می شناسیم کمرنگتر شده است. به راستی چرا ؟ در انتقال ميراث ارجمند و فرهنگ كهن زرتشتی چه اشتباهی کرده ایم ؟

#### نخست باید ببینیم فرهنگ چیست ؟

مجموعه هایی از دانش، باورها، اخلاق، هنر و دیگر موردهایی چون قانون یا عادت ؛ یک فرهنگ را شکل می دهند . بعضی از این اجزا کم و بیش ثابت هستند؛ مانند باورها و برخی دیگر در نسلهای مختلف ممكن است تغيير كند. فرهنگ زرتشتي یکی از قدیمی ترین فرهنگهای جهان است که ریشه های عمیق و قدرتمند آن

سده ها این فرهنگ را پایدار نگه داشته است . فرهنگ زرتشتی پایه ها و ویژ گیهایی دارد که با گذشت زمان تغییر ناپذیر است و در هر زمان و هر مکان پایدار است. ویژگیهایی مانند راستی، تا جهان هست ارزشمند و مایه افتخار هر زرتشتی هستند

#### اما یک فرهنگ چگونه از نسلی به نسل بعد میرسد ؟

فرهنگ در واقع داشته های مادی و معنوی یک جامعه است که افراد آن جامعه خود را ملزم به دانستن، رعایت کردن و از همه مهمتر انتقال آنها به نسل بعدی می دانند. انتقال فرهنگ، فرایندی است که به وسیله آن، فرهنگ از راه آموزش از نسلی به نسل دیگر منتقل می شود. فرهنگ را از راه زیستی نمیتوان به ارث برد. هر نسلی فرهنگ خویش را می آموزد وسپس آن را، همراه با دگرگونیهایی که در دوران خود آن را تجربه میکند. به نسل بعد از خود مي آموزاند.انتقال فرهنگ، تداوم فرهنگ را امكان پذير مي سازد . قدم اول انتقال فرهنگ در خانواده اتفاق می افتد . جمع پدر و مادر و فرزندان و در دایره ای بزرگتر مادربزرگها و پدربزرگها و .... تاثیرگذار ترین و مهمترین نقش را در انتقال فرهنگ بازی می کنند . سالهای ابتدایی زندگی هر فرد تحت تاثیر شدید نحوه زندگی و نگرش خانواده است. نگرش و نحوه زندگی پدر و مادر روی نگرش فرزند تاثیری شگرف دارد و اغلب تا اخر زندگی همراه او خواهد بود و آموزه های درخشان اشوزر تشت مانند راستی ؛ راستگویی و راست کرداری ؛ کار و تلاش ؛ کمک کردن و احترام به طبیعت توسط پدر و مادر در سالهای ابتدایی زندگی یک کودک به او آموزش داده می شود.

پدر و مادر اولین حلقه انتقال فرهنگ هستند و پایه های جهان بینی یک فرد را می سازند . تاثیر پدر و مادر به ویژه در سالهای ابتدایی زندگی هر فرد بسیار عمیق و ماندگار است . این تاثیر هم به طور مستقیم ؛ به طور نمونه تلاش برای راستگو بودن فرزند ؛ و هم غیر مستقیم ؛ مثلاً شرکت در جشن مهرگان یا گهنبار؛ بسیار ماندگار است. پدر و مادری که همازوری در گهنبار را مسخره میکنند به طور غیر مستقیم در حال ازبین بردن گهنبار در نسل آينده خود هستند.

بنابراین آموزش درست پدر و مادرهای جوان اولین قدم برای انتقال فرهنگ به نسلهای آينده است.

قدم دوم انتقال فرهنگ بر دوش آموز گاران دینی است. آموز گاران در سالهای ابتدایی باید با روشهایی کودکانه و آسان کودک را با فرهنگ آشنا کنند و در سالهای نوجوانی ؛ آموزگاران اطلاعاتی فراتر از کتابها با بیانی محکم را نیاز دارند . بنابراین آموزش و باز آموزس آموزگاران میتواند قدمي محكم براي ساختن نسلي محكم وانتقال فرهنگ به آینده باشد.

در کنار آموزش پدر و مادرهای جوان و اموزگاران باید از فن اوری های دنیای پیشرفته نیز استفاده کرد . طراحی بازیها ؛ نوشتن داستانها و شعر های مناسب هر سن و ساخت انیمیشن از مواردی هستند که جای فکر و بررسی دارد . البته نباید فراموش کنیم که اجرای جشنها و مراسم با حضور و کمک کودکان و نوجوانان و طراحی برنامه ها به نحوی که برایشان جذاب باشد نیز تاثیر ویژه ایی در علاقه مند شدن آنها دارد.

به نظر میرسد که در دنیای شتابان کنونی باید بیشتر برای نگهداری میراث ارزشمند نياكانمان تلاش كنيم. ايدون باد ايدون ترج باد.

سرور تاراپوروالا آبان ۳۷۵۳

سده را همه، با شعله های سر کش و بلند آتشی فراهم آمده از خرمنی هیزم در دل زمستان سرد می شناسند، از مردمان گرداگردش، از سپید پوشان شعله افروزش، از اخگرهای گرازنده اش، از رقص و شکوه شعله هایش، از هیجان پیرامونیانش، از بوی خوش عود و کندرش. بنا به سنت، سده یادگاری از جشن هوشنگ شاه پیشدادی است به ياس پيدايش آتش، آخشيجي هوده و سودمند و تمدن ساز، سده جشنی است که یک کتاب برای پیدایی و برپایی اش می توان نوشت. از پیدایش آتش، بختیاری و هنر هوشنگ شاه پیشدادی، از جشن چهل روزگی مهر در این روز، از سدمین(صدمین) روز زمستان بزرگ، از نیروبخشی نمادین به ایزد رپیتوین پس از سد(صد) روز رفتنش به زیر زمین، تلاشی روان شناختی برای کاهش سرما و به گونه ای، کوشش در کاهندگی نیروی اهریمن که جلوه اش سرما و تاریکی بلند شب های سرد زمستانی است. أينك بجاست كه از آتش و شُوَند بزرگداشت آن از گاه باستان، جستاری داشته باشیم.

یسنای ۴۴ بند ۳ و یسنای ۴۷ بند ۲ پدر اشه (اشا) را یاد کرد: kasnā zāθā patā ašahyā"

.(paouruyō? "(۴۴–۳

آتش در دین زرتشتی از آنجا اهمیت

یافت که اشورزتشت درگاهان و در

«کیست آفریدگار و پدر اشه، روز

در یسنای ۴۷ بند ۲ پاسخ این پرسش را یادآور می شود:

ōyā čistī hvō patā".(۴٧-٢) "ašahyā mazdā

«تنها مزدا پدر اشه(راستی) است.» چنانکه دیده می شود اهورامزدا توسط اشوزرتشت پدر راستی قلمداد و سرچشمه ی راستی و آفریدگار كل شناسانده مي شود(در همين بند). اشوزرتشت در گاهان این نکته را مطرح می کند که اهورامزدا جهان را بر پایه

ی داد ، قانون و هنجاری استوار و خلل ناپذیر بنا نهاده که اشه نام دارد. از ریزترین موجودات تا کلان ترین شان که کرات و کهکشان ها باشند همگی براین پایه، هستی یافته و بر این اساس در تکاپو و جنبش بوده و پایداری دارند.

اشه را راستی، پاکی، سامان و نظم، درستی، برتری و فضیلت، داد و عدالت، رسایی وكمال معنا نموده اند. بنا بر آموزش هاى اشوزرتشت جزءجزء هستى براى رسيدن به سرمنزل مقصود، رسایی و کمال در مسیر اشه و پیروی از این هنجار قرار دارند. «اشه» در گاهان با صفت «وهیشته» نیز آمده که «اشه وَهیشتَه» به معنای «بهترین راستی و پاکی» است و این واژه به پهلوی «اردوَهشت» و به فارسی نو «اردیبهشت» است. اشه(به فارسی باستان ارتُه) در گاهان اشوزرتشت ۱۸۰ بار تکرار می شود(پورداود ۱۳۷۷ ، ۱: ۹۱) و کمتر بندی است که بدون این واژه یا در پیوند با آن شکل گرفته باشد و این به خوبی ارج و ارزش اشه را گوشزد می کند. اردیبهشت دومین امشاسپند در آیین زرتشت تبلور اشه است. برابر گاهان، یسنای ۳۱ بندهای ۷ و ۸ اهورامزدا، اشه را از خرد خود آفریده و چنانکه اشاره شد بر اساس یسنای ۴۷ بند ۲ اهورامزدا خود، پدر اشه و سرچشمه آن است. به ابتکار اشوزرتشت برای ارتباط بیشتر و



هماهنگی لازم بین پدیده های نیک مینوی با نوع بشر، پدیده های آنسری و مینوی، نمادی اینسری و مادی را در نظر گرفته است. برای نمونه، نماد این جهانی و گیتیایی سپندارمزد(امشاسپند مهر و فروتنی و درست اندیشی)، خرداد(امشاسپند کمال



ورسایی)، امرداد(امشاسپند بی مرگی و جاودانی)، شهریور (امشاسیند شهریاری برگزیده و چیرگی برنفس) به ترتیب زمین، آب، گیاه و فلز قرار داده شده است. برهمین پایه نماد این جهانی و گیتیایی اشه، آتش گذارده شده است (گاهان پسنای ۴۳ بند ۹). چنانکه در اوستا و ادبیات پارسی آمده آتش گراینده به مینوست، آسمانی است و آنسری، یاک است و روشن، روشنی بخش، از بین برنده ی تاریکی، شادی آور و سوزاننده ی ناپاکی و با این ویژگیهاست که گرایش به اشه دارد و همسوی ویژگیهای آنست. چون نماد این جهانی و گیتیایی اشه، آتش قرار داده شده و در گاهان نیز (پسنای ۴۷ بند ۲) اشوزرتشت اهورامزدا را سرچشمه راستی و پدر اشه نامیده در دیگر قسمتهای اوستا این برداشت ثبت شد که آتش پسر اهورامزداست و نماد این جهانی، همسوی پدیده ی مینوی قرار گرفت و به همین سبب برای نمونه در بند ۹ «گاه هاون» خرده اوستا آمده است : « ثوام آترم اهور هه مزدا پوثرم اشه و نم اشهه رَتوم يَزَه مَئيده.»

#### θwām ātrəm ahurahé" mazdāرُ puθrəm ahe ratum javanem a ".yazamaide

«ما تو را ای آذر(آتش) پاک، پسر اهورامزدا [و] سرور پاکی می ستاییم.» در یسنای ۲ بند ۱۲ و نیز در یسنای ۲۵ بند ۷ همچنین در آتش نیایش این تعبیر بكار رفته است و آتش صريحا□ پسر اهو رامز دا قلمداد شده است و این جنبه ی پدر و پسری در ادبیات و به ویژه ادبیات دینی کاربرد داشته و خدا آفریننده و پدید آورنده ی مردم و موجودات و به راستی پدر همه است و واژه ی پدر را مي توان به معني پديد آورنده هم گرفت. (اوشیدری : ۱۳۷۱ : ۶۱).

به باور دکتر مجتبایی اینکه گفته شده است آذر پسر اهورامزداست یعنی میان آذر و نور آن و اهورامزدا وحدت ذاتی برقرار است و نیز چون عالم هستی از نور ازلى و جود يافته است، پس نتيجه اين مي شود که کل عالم ظهورات و تجلیات نورالانوار، يعنى اهورامزداست»(دكتر فتح اله مجتبایی- سهروردی و فرهنگ ایران باستان - فصلنامه ی اشراق شماره

۴ و ۵– ۱۳۸۶).

اردیبهشت پس از وهومن(اندیشه نیک) برترین امشاسپند است و چنانکه اشاره شد در گاهان اشوزرتشت اشه وهیشته اهمیت بسیار دارد و آتش هرمزدی است که واپسین داوری به یاوری او انجام خواهد یافت(یسناهای ۳۱ بند۱۹ و ۵۱ بند ۹)، اردیبهشت زیباترین و تابناک ترین امشاسپند و موکل بر آتش است و آتش نماد اشه است، زیرا اردیبهشت از میان آفرینش مادی آتش را به خویش پذیرفت (بندهش فصل ۴ بند ۳۵) در یسنا به تکرار از تابناکی اشه یاد شده است. «او برای نگهداری جهان می درخشد.» (یسنای ۴۶ بند ۳)، «فروغ خورشید و سپیده ی بامدادی نمودار اوست.»(یسنای ۵۰ بند ۱۰)، نتیجه اینکه هرکس از داد و آیین اردیبهشت (اشه وهیشته) پیروی کند به مقام اُشُونی می رسد. در پرتو وهومن (اندیشه ی نیک) و اشه می توان به پیشرفت انسانها اندیشید و در این راه کوشید(گاهان پسنای ۴۵ بند ۹). بخشش بهروزی اهورایی به دستیاری اشه و آذرنوید داده شده است(یسنای ۳۱ بند ۳)، اشه توانایی بخش است(گاهان یسنای ۲۹ بند ۱۰). اشوزرتشت از خود اشه دریافته است که اهو رامز دا آفریدگار اشه است و سرچشمه ی اندیشه نیک و مهر و فروتني و اينكه او از همه چيز آگاه است و فریفتنی نیست(گاهان یسنای ۴۵ بند ۴). «اشه ی تابناک را که دوست نیک سیندارمزد است برای شما بر گزیده ام، باشد که او از آن شما شود» (گاهان یسنای ۳۲ بند ۲).

«آنانکه برای خشنودی اهورامزدا می کوشند اشه را برگزیده اند.»(گاهان یسنای ۳۰ بند ۵) «اهو رامز دا با «خرد» خویش «اشه» را بیافرید تا «بهترین منش»(اندیشه نیک) را پشتیبان و نگاهبان باشد.» (گاهان یسنای ۳۱ بند ۷) همانکه فردوسی بزرگ اشاره دارد:

نخست آفرینش خرد را شناس نگهبان جان است و آن سه پاس سه پاس تو چشم است و گوش و زبان كزين سه رسد نيك و بد بي

و برای همین است که اشوزرتشت در یسنای ۴۳ بند ۹ می فرماید: «ای مزدا اهورا به راستی تو را پاک شناختم آنگاه كه منش نيك نزد من آمد و پرسيد:

چگونه خود را باز می شناسانی؟ [و من بدو پاسخ دادم :] با دهش آن نماز که نزد آذر(آتش) تو مي گزارم ، تا بدان هنگام كه مرآ توشُ و توان هست به اشه خواهم

و نیز آن اشو یاد آور می شود: « ای مزدا بدان هنگام که دروند آزردن مرا کمر می بندد جز «آذر» و «منش» تو که «اشه» از کردارشان کار آمد می شود، چه کس مرا پناه خواهد بخشید؟ ای اهورا «دین» مرا از این آموزش بیاگاهان»(گاهان یسنای ۴۶ بند ۷). اشوزرتشت در گاهان، پسنای ۴۶ بند ۹ از اهورامزدا خواستار است که با اندیشه ی نیک و در پرتو[همان] اشه آنچه را که آفریدگار در مورد اشه گفته است را دریابد. پیوند اشه با شادی نیز درخور اندیشه است. در پرتو اشه، شادی و روشنایی به دست خواهد آمد و اشوزرتشت از شادمانی کسی که (از به کار بستن سخنانش) به دیدار اشه و فروغ مینوی خواهد رسید سخنَ می دارد(گاهان یسنای ۳۰ بند ۱).

همه ی آرمان اشه و پای فشاری به این داد و هنجار اهورایی و این نظم کیهانی در این نهفته است که بشر را راست و درست و پاک در برابر دروج(دروغ) قرار دهد تا جهانی روشن و پاک هماهنگ با خواسته ی اهورامزدا فراهم آید.

با یادآوری پیوند و ارتباط اردیبهشت با آتش به گفتار پسین(بعدی) که آتشکده باشد مي پردازيم.

در هفتن یشت(کوچک) بند ۴ آمده:



باز در بند ۹ همین یشت بر پیوند بین ارديبهشت (اشه وهيشته) وآتش تاكيد مي شود.

در یسنای ۳۴ بند ۴ می خوانیم: «ای مزدا اهورا در پرتو اشه، آتش(آذر) نیرومند تو را خواهانیم که جاودانه و تواناست و دوستان را پیوسته آشکارا یاری می رساند و آزار وگناه دشمنان را درچشم بر هم زدنی نمایان می کند.» آنگاه در آین ویژگی یسنای ۳۱ بند ۳ نیز خواندني است:

«ای مزدا تو با گفتار[خود و به] زبان خویش، ما رابیاگاهان از آنچه به هردو گروه خواهی بخشید و از آن بهروزی که به دستیاری اشه و آذر (آتش) مینوی خود نوید دادی و از آن فرمانی که فرزانگان راست، تا من همه مردمان را به گرویدن [به دین تو] فرا خوانم.» نیز در پسنای ۴۳ بند ۴:

«ای مزدا تورا توانا و پاک شناختم آنگاه که[دانستم] در پر تو تواناييت، آرزوهاي ما برآورده خواهد شد. آنگاه که [دریافتم] اشونان و دروندان را یاداش [یادافراه] خواهی بخشید، آنگاه که [پی بردم] در پرتو گرمای آذر (آتش) تو که نیرومندی اش از اشه است، نیروی منش نیک به من روی خواهد نمود.»

در آتشکده آتشی فروزان است که نمایندگی از اشه، داد و هنجار استوار اهورایی حاکم بر هستی را نمادین بر دوش دارد و به عبارتی نماینده ی سامان و نظم کیهانی خداداد و جان جهان است. چنانکه دانسته است، آتش نماد راستی، پاکی، داد و عدالت است و زرتشتی به هنگام دیدار آتش به یاد خواهد آورد که قانون و هنجاری که توسط اهورامزدا بر کیهان و هستی حکم می راند راستی است و پیشرفت و سربلندی آدمی تنها در همراستایی وهمسویی با این قانون و هنجاری است که تمام آفرینش در مسیرش قرار داده شده و سرپیچی از آن سرپیچی از داد و فرمان اهورایی است و سرانجامی جز زیان نخواهد داشت (قدردان ۱۳۸۸: ۳۲ ).

سده با آتش افروزی همراه است و چنانکه فردوسی بزرگ می فرماید، یاسداشت کشف آن به دست هو شنگ شاه پیشدادی است، با کشف آتش، دگرگونی بزرگی در زندگی آدمیان يديد آمد و به عبارتي انسان، صنعتي شد.

پاسداشت آتش به عنوان یکی از چهار آخشیجان (عناصر) سودمند هستی، نماد پاسداشت اشه، هنجار اهورایی فرمانروا بر هستی است و یادآور نگاهبانی از راستی که رمز پیشرفت گیتیایی و مینوی(مادی و معنوی) آدمی در تمامی دوران است. برای پیدایش جشن سده شوندهای دیگری نیز برشمرده اند که بیشتر برخاسته از واژه ی «سده» است. در متون گوناگونی که از گذشتگان به یادگار رسیده در این ویژگی آمده

فرزندان كيومرث (در برخي روایات مشیه و مشیانه)چون سد (صد) تن شدند و به بَوَندگی (کمال) رسیدند، جشنی بر پا داشتند و آن را سده نامیدند. با تدبير ارماييل وزير ضحاک، به مرور صد(سد) تن جوان از آشپزخانه ی ضحاک رهایی یافته و به کوه فراری شدند با به پاخاستن کاوه و هماهنگی فرستاده ی فریدون قرار شد در شبی با افروختن آتش با یکدیگر و یاران فریدون همازورشوند به پاس آن شب و سد تن و سد شعله سده برپا



روایتی دیگر: از جشن سده تا جشن نوروز پنجاه روز و پنجاه شب، زمان است.

از زمستان بزرگ صد(سد) روز که بگذرد، سرما از اوج می افتد و سستی می گیرد، به شادی این سستی به گاه باستان، جشن بر پا می شده است(۱۸)

د کتر مهرداد بهار در مورد واژه ی سده دیدگاهی نو و شایان دارد فرزانه ی

روانشاد، واژه ی سده را واژه ای اوستایی از اسم Saðā به چم پیدایی و آشکارگی می داند که خود از ریشه ی **sand** به چم آشکار شدن و به نظر رسیدن گرفته شده است، استاد ادامه می دهد که در زبانهای ایرانی میانه ی غربی علاقه ی بسیاری وجود دارد که اسم و صفت را با افزودن پسوند ak- که خود بازمانده ی aka- باستانی است به کار برند و بر این اساس واژه ی \***saða** در ایران باستان می توانست بصورت \*saδak یا \*sadak در فارسی میانه در آید که در تلفظ جدیدتر فارسي ميانه ما را به واژگان \*saδag يا \*sadag رهنمون خواهد شد و همين، در فارسی نو «سذه» یا «سده» می شود که در متون آمده است، نیز معرب این واژه «سذق» است که ترکیب های «برسذق» و «نوسذق» را ساخته است(نام پنجمین روز بهمن که از آن روز به پیشواز جشن سده می روند).

بنابراین واژه ی «سده» می تواند، با واژه ی «صد» در پیوند نباشد و از ریشه ی sand گرفته شده باشد که بر این اساس چم «سده» آشکارایی و پیدایی و به دید آمدن، خواهد شد.

حال این پیدایی و آشکارگی برای چیست؟ باید گفت که برای «مهر» است یا «خورشید» که پیشتر بدان اشاره کردیم، زایش مهر در شب پلداست، در آغاز زمستان که با گذشتن چهل روز از این زایش، مهر یا خورشید، چهل روزه می شود و بر اساس این باور نیاکان خردمندمان که به یادگار، به ما هم رسیده(تا چندی پیش کودک تَا چهل روزه نمی شد او را به کسی نشان نمی دادند و هم اکنون هم در برخی ایلات و عشایر، پیش از چهل روزه گی کودک نام ندارد) با بر پایی جشن سده، مهر به پیدایی و آشکارگی می رسد و از اول دی به بعد روز پیوسته بلند تر می شود و خورشید جانی تازه می گیرد و هر روز نیرومندتر آشکار می گردد، در دیدگاه انسانی که همه ی پدیده های جهانی را دارای جان می انگارد و به مرگ قطعی باور ندارد، خورشید نیز هر ساله کودکی و جوانی و پیری را طی می کند و به یاری آدمیان با نیایش و جشن و همازوری بار دیگر جوان می شود و فرازنایی(اوج) پیش می گیرد، این باور چهل روزه گی فرزند و سپس پدیداری او در جامعه، بین مردم سرزمین ایران باوری فراگیر بوده و هست.

پس اگر نخستین روز زمستان را پس از شب یلدا، تولدی دیگر و اگر نه تولد، توان یافتن و جوانی و از سر گرفتنی دیگر، برای خورشید بدانیم، چهلمین روز زمستان چهل روزه گی «مهر» و جشن «سده» است که در واقع سال کهن، خورشید کهن و همه چیز کهن با آغاز زمستان به پایان خود می رسند و سال و خورشید و جهانی نو آغاز می گردد[انقلاب زمستانی(شتوی) و رسیدن سال نو]. جشن سده جشن پیدایی و به نظر رسیدن «مهر» یا نماینده اش «خورشید» است، کوهه ی آتش، نماد خورشید هم پیمان مهر است که بر افروخته می شود و به پایان یافتن و سوزاندن سرما کمک می کند و گرما و افزونی مهر در پی دارد(بهار ۱۳۷۴: ۲۴۱). دکتر بهار در مورد اسطوره ی کشف آتش توسط هوشنگ شاه بر این باور است که در این اسطوره هوشنگ نماینده ی آفریننده، مار نماد تاریکی و آشفتگی آغازین و صخره ای که سنگ بر آن فرود می آید نمادی از آسمان بوده و در این ٔ پیوند (آهن«فلز» و سنگ و آسمان در باستان از یک ریشه اند) با پرتاب سنگی بر سنگ، آتش، چون خورشید بر پهنه ی آسمان، به درخشش می ایستد و مار که نماد تاریکی و آشفتگی است می گریزد. باور مری بویس درباره ی جشن سده خواندنی است و بر این پایه است که جشن سده جشن آتش است و در میانه ی زمستان بر این آهنگ و اندیشه برگزار می شود که نیروی سرما و تاریکی را پس زده و نمادین، خورشید را یاری رساند تا دوباره نیرومند و توانا، سرما و یخبندان اهریمنی را شکست دهد و این نیروی اهریمنی را توان آن نباشد که هستی را با انجماد و سستی به نیستی کشاند و این در پیوند با ایزد ریبتوین(ریتون)، ایزد گرما جلوه گر می شود و درست صد روز پس از آنکه این ایزد برای انجام خویشکاری به زیر زمین رفته است، جشن سده برگزار می شود تا با یاد کرد رپیتوین، او را که در زمستان سرد، گرمابخش چشمه های آب و ریشه های گیاهان است، یاری بخشند. شاید این جشن سده همانی باشد که هم اکنون بصورت سنتی با نام «هیرُمبا» البته در گاه شماری قدیم، برابر با اشتاد و آذرماه باستانی (بدون رعایت کبیسه)در فروردین ماه برگزار می شود که در جستار پسین به آن خواهیم

پرداخت. با توجه به برگزاری این جشن سنتى در اشتاد و آذرماه مى تواند، ما را به این نتیجه برساند که بر اثر رعایت نشدن كبيسه از مهر و بهمن ماه (دهم بهمن، روز کنونی برگزاری جشن سده) به اشتاد و آذرماه رسیده یا اینکه در جایگاه خود بیست و ششم آذرماه نزدیک یکصد روز مانده به نوروز (زمان بازگشت ایزد رپیتوین) قرار داشته است و از هر دو سوی می تواند مبنای برگزاری جشن سده قرار گیرد. به هر روی به باور بویس جشن سده یاریگری نمادین به ایزد رپیتوین است تا او توانمند در آینده ای نزدیک(نوروز) بازگردد و بار دیگر جهان را تازه و خرم کند و اسباب شادی و شادمانی زمین و زمان را فراهم آورد و بویس به زیبایی این یاریگری را در جشن سده باز می



مهرداد قدردان

کارشناس ارشد فرهنگ و زبانهای باستانی از دانشگاه شیراز متولد ۱۳۴۹ اردکان یزد مدرس دروس دینی زرتشتیان ونیز در زمینه تحصیلی خود "فرهنگ و زبان ایران" مشغول پژوهش و تالیف می باشند که حاصل آن چندین مقاله و پنج کتاب و شرکت در همایش های مرتبط است، کتابهایم به شرح زیر است: - بررسی زباشناختی و دستوری گویش زرتشتیان شریف آباد اردکان یزد - جستاری در آیین زرتشت - جایگاه نور وآتش در آیین زرتشت - اندیشه اشوزرتشت و دین یارانش - نیز کتاب" آیین" که پژوهشی در ویژگی جشن های ایرانی از گذشته تاکنون است و با پژوهشی میدانی به برگزاری کنونی این جشنها در روزگار ما نیز می پردازد آماده چاپ می باشد.

# ماروها می به به به به به به به الای سر الای بیش ما

بخش نخست این نوشتار به این برآمد رسیدم که نیک و بد نسبی می باشند. به بیانی دیگر می توان از "به" و "بهتر" یا "بد" و "بدتر" سخن گفت. تنها "همه نیک" از دید فرزان دین بهی اهورامزداست و نه

می گوییم که جهان آمیخته ای از بدی و نیکی است، تا آنکه "همه نیک" گردد. چنین آمیختگی در هر کس هم می باشد. از کسی که از دید بیشترین کسان، خوب است می تواند گاه رفتارهایی سرزند که آسیب رسان باشد و از کسی که از دید بیشترین کسان، بد است می تواند گاه رفتارهایی دیده شود که مهربانانه باشد. گاه آنان که همسو و همراه به دیده می آیند بناگاه "پاد" هم میشوند از سوی دیگر آنانی که یاد و چه بسا دشمن یکدیگر به دیده می آیند، با هم همراه و همسو می شوند! آیا این پدیده ها برای شما آشنا

بگذارید همینجا در مورد واژه ی "پاد" اشاره ای بکنم:

واژه ی یاد نزد همگان به چیم وارون یا همیستار/ همستار (متضاد) می باشد، همانا دو چیزی که همدیگر را می زدایند، می سترند و نیروی هم را می گیرند. اکنون بیندیشید به واژه ی "یا" که کوتاه شده ی پاد است. دو پای ما وارون هم به دیده می آیند، همانگاه که یکی پس است دیگری پیش است! لیک، هنگامی كه با هم هماهنگ مي شوند نيروهايشان همراستا می شود و برآیند کار به پیش بردن و رفتن است!! هر جا دو پاد با هم هماهنگ شوند آفریننده می شوند چون مهر یا نیروی کشش، آفریدن در هماهنگ ساختن است.

فر، استوار بر نیروی کششی است، آنهم کششی که اضداد را گرد خود آورد. به همین گونه است همیستاری و کش و واکش دو دانه ی درون یک دانه که از این واکنش دانه و یاخته ی سوم پدید می آید و خود دو یاخته در درون خود دارد و می زاید. پس این دو همیستار نیز کش و واکش شان برای زایش و افزونی است. و این هماهنگی تا جایی برپا و ماندگار است که هر دو سو در اندازه های سازنده ی خود باشند و زیاده خواهی نکنند! آنجاست که اشا بریاست.

دشواری از آنجا پدید می آید که یکی از دو سو از اندازه های اشایی بیرون می رود و زیادی برزگ می شود، همانی که به آن آز و آزمندی می گوییم. یاخته ی زیادی خواه چنگار (سرطان) می گردد. مردم آزمند چنگار همبود می گردد!

به همین گونی می توان سپنتامینو و انگره مینو را نیز نگریست. انگره پیش از اینکه به زیاده خواهی برسد و زیانبار گردد می تواند "انگیزه" باشد!

در دانش مردم شناسی شیوه ای برای شناخت می باشد که به آن "کندوکاو تراکنشی' گفته می شود. در این نگاه، یک "من" در یکی از این سه هالت می تواند به سر ببرد: کودک، پرمار (پدر و مادر) ،رسیده. یک من کودک و یا پرمار می تواند مثبت یا منفی باشد. يرمار منفى از جمله كنترل كننده، نكوهش كننده، ... مي باشد و كودك منفى مي تواند ناآرام و شرم زده و یا ... باشد. این کودک و یا هتا پرمار منفی را نیز می توان با رفتار و ابزار مناسب به شکل مثبت در آورد.

در فرهنگ نیاکان به این جفت همزاد و توامان همینگونه می نگریستند، به مانند دو نیروی ناهمسان ولی تکمیل کننده ی یکدیگر. جفتی که با هم هستند و بی هم نمی

نخستين پايه جهان بيني زرتشتي توانند باشند. یادمان باشد که یگانگی جهان هستی همانا / ایرانی است. در اوستا، متون پهلوي و شاهنامه نمونه های د ید گاه ز یا د ی ا ين فر هنگ، ر و شنا يي آ گا هي خرد، خو ر شید گو نه چشمی است

به هیچگونه سرچشمه که برای دیدن نیاز بیرون از خود ندارد. چشم روشنایی غیر از خود و در خورشید گونه خود می تابد و خود می بیند.

خوانش دیگر اینگونه است که دو چشم ما، که دو چشم ناهمسان بین و همیستار هستند (خورشیدگونه و ماه گونه)باید با هم بتازند (همتازه، اندازه باشند). در مهرورزی و آمیزش میان دو بینش همیستار است که بینش راستین (وهومن) پدید می آید.

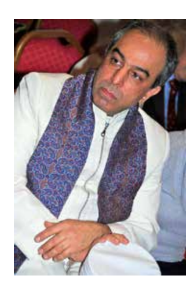
همین وهومن است که از همیستاری و همتازی سپنتامن و انگره من به بینش و خرد می

آنچه که در درازای زمان در فرهنگ ایران زمین روی داد، جداسازی جهان یگانه به دو جهان تاریکی و روشنایی ناب بود که هر کدام هم آفریده های خود را دارند و همیشه هم با هم در جنگ و مبارزه بوده و آشتی ناپذیرند! اینکه کجا و چرا و چگونه از دید من زیاد مهم نیست، می تواند اندیشه های مانی باشد و یا آنچه به زروانی گری نامور است و یا هر پندار دیگری. مهم آن است که چنین دیدگاهی در روان تکی و گروهی ایرانیان هنایشی زیانبار داشته است.

این پندار البته به ایرانیان بسنده نکرده و از راه دین های ابراهیمی، به بخش بزرگی از دیگر مردم جهان نیز رفته و در شکل اهریمن و شیطان و ابلیس و کافر و سرانجام "دشمن" همیشگی که باید از بین برود، خود را نمایان می سازد.

چنین دیدگاهی هر کسی را پروانه می دهد که آنکس را، که به هر شوندی دوست ندارد، دشمن بیندارد و اهریمن نام گذارد و بر پایه ی همان پندار لانه گزیده در ناخودآگاه تاریخی خود بودن خود را در نبودن او ببیند! در این راه بکاربردن هر ابزاری، از جمله "دروغ" توجیه پذیر می

در این زمینه زیاد می توان گفت ولی به همین کوتاهی بسنده می کنم و آنچه در آغاز گفتم دوباره می گویم که یک "بد" و "خوب" گفتن در برابر "بدتر" و "بهتر" مى تواند به چنين پيامدهايي نيز برسد!



#### موبد كامران جمشيدي

فرزند مهندس بهمن جمشيدي ومهين دخت مهندس صنایع از دانشگاه علم و صنعت از بنیادگزاران انجمن زرتشتیان سوئد ، كانون زرتشتيان و انجمن جهاني زرتشتيان پژوهشگر و نویسنده بیش از صد مقاله دینی و فرهنگی و پایورز در گسترش خردگرایی بر مبنای

# المنتكول پروفسور سروشي سروشياق استاه پرچسته هانشگاه کالپيروئيا اروايي (enivil DU)

اشكان خسرو پور

سروش سروشیان یکی از فعال ترین چهره های زرتشتی در خارج از ایران است. او از سالهای قبل از انقلاب برای تحصیل به آمریکا رفته و اکنون به عنوان استاد برگزیده (Distinguished professor ) در بخش هواشناسی دانشگاه ارواین مشغول به کار است. سروشیان با وجود این که بیشتر از ۴۰ سال است که به طور دائمی از ایران بیرون آمده اما ارتباطش را هم با جامعه زرتشتیان داخل و خارج از ایران، هم با ایرانیان حفظ کرده است. سروش سروشیان هنوز هم فارسی را با لهجه شيرين كرماني صحبت مي كند و کرمان و مردمش را آنقدر دوست دارد که در هر سفرش به ایران – که معمولا سالى يك بار اتفاق مي افتد، حتما سرى به کرمان می زند و از زوایای دیدنی اش عکس می گیرد.

این گفت وگو با سروش سروشیانی، استاد مهندسی منابع آب از دانشگاه ایالتی کالیفرنیای آمریکا داستان زندگی او را بازگو می کند. از سختی های تحصیل در یک کشور غریب می گوید و درباره رشته کاری اش هم توضیحاتی می دهد. اگر به خواندن داستان زندگی این استاد زرتشتی دانشگاه علاقه مند هستید، این گفت وگو را از دست ندهید.

شما یکی از استادان برگزیده دانشگاه ایالتی کالیفرنیا هستید. این عنوان به هرکسی داده نمی شود. برای مثال در دانشگاهی که شما در آن مشغول تدریس هستید، حدودا از هر ۲ هزار پرفسور به ۱۰ یا ۲۰ نفر چنین جایگاهی اعطا می شود. لطفا درباره زمينه فعاليت تان بيشتر توضيح

یکی از کارهای اصلی من، ساخت مدل های ریاضی برای پیش بینی سیلاب هاست. ساخت سیستم هایی برای برنامه ریزی و مدیریت آب با استفاده از مدل های ریاضی یکی از کارهای اصلی من در بیست سال گذشته بوده که با کمک سازمان هواشناسی آمریکا آن را انجام داده ایم. به جز این ها، در دانشگااه هم فعالیت هایی مثل تدریس به دانشجویان

یا راهنمایی پروژه های دکترا را برعهده داشته و تا به حال حدود ۶۰ دانشجوی دکترا را راهنمایی کرده ام. من خیلی زیاد کار می کنم. سفرهای علمی فراوانی هم رفته ام. ماهی ۲ سفر داخلی در آمریکا و سالی چند سفر خارج دارم که تقریبا تمام شان مرتب با کار هستند. از صبح اول وقت که به سرکار می رسم تا حدود ساعت ۲ شب که بخوابم مدام در حال کار هستم. شاید دلیل اهدای چنین جوایزی همین عشق به کار باشد.

این طور که شما می گویید، فقط چند ساعت در شبانه روز برای سرخاراندن وقت دارید. این همه کار کردن شما را خسته نمی کند؟

سخت که هست. ولی بعضی پروژه ها یا کارها را باید در زمان معینی به پایان برسانیم و به همین دلیل باید به صورت مداوم کار کرد. در عوض، آخر هفته ها که تعطیل هستیم به مركز زرتشتیان میرویم و اگر كمكی باشد، انجام میدهیم. چنین كارهایی خستگی آدم را از بین می برد. در ضمن، در بسیاری از این برنامه های سفری علمی، یک بخش تفریحی هم گذاشته شده تا آدم سرحال شود. همسرم شیرین دراین سفرها با من همراه است که همراهی اش خستگی را از تن آدم بیرون می اورد.

پس خانواده با این همه کار کردن شما مشکلی ندارند؟

ما که در فرهنگ اینجا بزرگ شده ایم، درباره چنین مسایلی درک بیشتری داریم ولی



خب، طبیعی است که پرداختن به کار باعث می شود وقتمان در برخی موارد گرفته شود. درست است که من در این زمینه ها فعال هستم ولی پسرهایم از من هم بیشتر کار می کنند. یکی از پسرهایم استاد دانشگاه است و بی اغراق می گویم دو برابر من کار می كند. او درباره مواد شيميايي داخل هوا و مسايل مربوط به هوانوردي مشغول به كار است. شما را به خاطر پروژه های خاصی که بر روی هواشناسی نقاط مختلف کره زمین و سنجش میزان آب و بارندگی مناطق مختلف جهان تمرکز کرده، می شناسند. یکی از پروژه های موفق شما، با نام اختصاری پرشین (PERSIANN ) شناخته می شود.



درباره این پروؤه تان توضیح دهید. پرشین پروژه ای بود که در امارات متحده عربی جزو طرح های برگزیده انتخاب شد. ما در این سیستم یک شبکه را تعریف کرده ایم که می تواند با استفاده از اطلاعات ماهواره های دور زمین وضعیت بارندگی و آب و هوای تمام نقاط دنیا را بگیرد. از این داده ها که هر نیم ساعت یک بار به سیستم مخابره می شود، برای سنجش میزان بارندگی استفاده می کنیم. بیشتر کمک مالی برای راه انداختن این پروژه از طرف ناسا و سازمان هواشناسی آمریکا تامین می شود. این سیستم کاربردهای زیادی دارد. برای مثال برای پیش بینی سیلاب ها می توان از چنین سیستمی استفاده کرد. به خصوص در کشورهایی مثل ایران که سیستم های زمینی و راداری شان چندان پیشرفته نیست، این سیستم می تواند کمک بسیار بزرگی باشد.

سیستمی با نام اختصاری SAHRA را هم شما راه انداخته اید. این سیستم چطور کار می کرد؟

قبل از پرشین، برنامه سحرا را داشتم که در آریزونا آن را اجرا می کردیم. این سیستم به طور خلاصه به تحقیقات مناطق خشک و نیمهخشک و بررسی مسایل مربوط به آنها وابسته مي شد. صحرا تاثير فعاليت های بشر را روی اکوسیستم این مناطق بررسی می کرد. مثلا این که، شرایط چطور در حال تغییر هستند، با هر فعالیت انسان اقتصاد منطقه چطور تحت تاثير قرار مي گيرد و...

درباره داستان ورودتان به آمریکا بگویید. شما خیلی پیش تر از انقلاب ۱۹۷۹ به آمریکا آمدید. چطور شد که پایتان به آمریکا باز شد؟

درست می گویید. من بیشتر از ده سال قبل از انقلاب ایران یعنی درست در ۱۳ دسامبر سال ۱۹۶۶ به آمریکا آمدم. در زمان نوجوانی ام در مدرسه ایرانشهر كرمان درس مى خواندم.. هميشه علاقهداشتم که به آمریکا بیایم و فکر مى كنم يكى از دلايل مهم اين اشتياق عمویم بود. هرمز سروشیان که وقتی

آمریکا به کرمان برگشته بود. یادم هست که او در آن زمان مشترک مجله نشنال جئو گرافی بود که عکسهای قشنگی داشت. تفریحمان این بود که برویم خانه عمو و وقتی مجلههایش ماهی یک بار ميآيد، آنها را تماشا كنيم. آنموقع كندى اعلام کرده بود که می خواهد یکنفر را به ماه بفرستند که به سلامت به زمین بر گردد. بعضی از عکس های نشنل جئو گرافیک درباره فضا و ناسا بود. این عکسها را که دیدم مطمئن شدم که میخواهم در رشته مكانيك هوافضا درس بخوانم. آن موقع کلاس ۹ یا ۱۱ بودم. به مادر و پدرم درباره هدفم گفتم. به آنها گفتم که دلم مي خواهد در آمريكا درس بخوانم. راستش دنبال كنكور هم نبودم. آمدم تهران و ارباب شاهرخ کیانیان که یکی از اقواممان بود و در تهران سکونت داشت، رفت دنبال کارهای مربوط به پذیرش من در دانشگاههای آمریکا. اربار کیانیان از آن آدمهایی است که در زندگی من تاثیر مثبتی داشته است. او مرا به یک دارالترجمهای در خیابان لالهزار ، نزد آقایی به نام حکیم برد. کار آقای حکیم این بود که به مردم برای گرفتن پذیرش کمک کند. فرم ددانشگاه را برایشان پر می کرد و از این جور کارها. فرمهای من را هم پر کرد و فرستاد. از دو جایی که او برایشان دانشجو پیدا میکرد، قبولی گرفتم. يكياز آنها دانشگاه ايالتي كاليفرنيا بود. من وقتی به عمویم گفتم، در چه دانشگاهی پذیرش گرفته ام. خیلی خوشحال شد. او هم در دانشگاه ایالتی کالیفرنیا درس می خواند. برای همین بود که من همین دانشگاه را انتخاب کردم. بعد از اینکه به آمریکا رفتم، شش ماه در واشنگتن زبان خواندم و تابستان را به این شهر آمدم. ليسانسم را هم چهارساله گرفتم.

۸-۷ سالم بود، با مدرک کشاورزی از

این روزها کالیفرنیا و اطرافش پر از ایرانی تبارهای زرتشتی یا غیرزرتشتی است. به خصوص بعد از انقلاب سیل جمعیت بسیار زیادی به آمریکا و به خصوص کالیفرنیا آمدند. این روزها هم با وجود وسایلی مثل تلفن، اینترنت و فیسبوک دیگر کسی در كاليفرنيا احساس تنهايي نمي كند اما در زمانی که شما به آمریکا آمدید، شرایط با امروز خیلی متفاوت بود. درباره سختی هایی که در دوران تحصیلتان کشدیدید، برایمان بگویید. شرایط چطور بود؟

شرایط آن زمان با امروز خیلی متفاوت بود. در دانشگاهمان در کالیفرنیا حدود ۵۰ دانشجوی ایرانی دیگر هم بودند اما شرایط

خیلی فرق داشت. تلفن به شکلی که الان هست، در دسترس نبود. دلمان خوش بود که هفتهای یک نامه از پدر و مادرمان میآید. تلفن زیاد معنی نداشت. یعنی از کالیفرنیا به تهران خط تلفن بود ولی برای کرمان نداشت و نمی توانستم با خانواده ام تماس بگیرم. من ۴ سال اولی که به آمریکا آمدم صحبت خاصی با پدر و مادرم نکردم. شرایط ساده ای نبود ولی خب دیگر، آدم تصمیم که میگیرد، باید پایش بایستد.

آن زمان کار کردن در حین تحصیل چقدر معمول بود؟ در زمان درس خواندن، کار هم مي كرديد.

معلوم است که کار می کردیم. یکی از پند و نصیحیتهایی که همیشه برای مردم دارم این است که از آدم هیچ وقت نباید از کار کردن گریزان باشد. خود من با اینکه نسبتا از نظر مالی کمبودی نداشتم همیشه کار کرده ام. من یک تابستان در نیویرک کار میکردم.تا



کمک خرجم باشد. اصلا هم کار بدی نبود. به نظرم می رسد بچه های تازه وارد زیاد این طرز فكر را قبول نداشته باشند. بعضى بچهها كه تازه ميآيند با اينكه احتياج به پول دارند، انگار در شانشان نیست که در رستوران کار کنند. برای همین است که من به تمام این بچه ها میگویم، بابا جان. ما خودمان هم از همین جاها شروع کردیم. کار کردن عار نیست. بحث پول به کنار، کار کردن مهم است چون باعث می شود آدم در زندگی تجربههای مختلف داشته باشد و پیشرفت کند.

اما بهرحال كار كردن و درس خواندن همزمان اصلا ساده به نظر نمي رسد. اين سختي ها



هیچ وقت اراده تان را سست نکرد؟ هیچ وقت تصمیم نگرفتید که دوباره به ایران

در برنامه ام بازگشت به ایران را گنجانده بودم اما قرار بود درسم را تمام کنم و بعد به ایرنا برگردم اما هیچ وقت دلم نمی خواست تحصيلم را نيمه كاره بگذارم و برگردم. کاری که شروع کرده بودم را هرطور بود باید تمام می کردم. همان طور که گفتم به غیر از من ۵۰ دانشجوی دیگر هم بودند که با هم درس می خواندیم و کار می کردیم. درس ، کار و مشغله های زندگی در آمریکا کمتر فرصت دلتنگی مي داد. يک سال و چند ماه اول خيلي سخت بود اما رفته رفته عادت كرديم. درس خواندن ساده نبود اما با هر شکلی که بود، در سال ۱۹۷۸ اولین کار استادی ام در دانشگاه كاليفرنيا لس آنجلس را گرفتم. ٨ سال همان جا بودم و بعد به آريزونا رفتم. الان نزدیک به ۳۵ سال یا بیشتر است که در حوزه هواشناسی و مهندسی منابع آب فعاليت مي كنم.

با وجود گذشت این همه سال، شما هنوز فارسی را خیلی خوب حرف می زنید و حتى لهجه كرماني تان را حفظ كرده ايد. به جز این ها هر سال با به ایران سفر می کنید. چرا ایران و زبان فارسی برایتان تا این اندازه مهم است؟

ببنید. خب من در کرمان بزرگ شده ام. زادگاهم آنجاست. مگر می شود آدم جایی را که به دنیا آمده، از یاد ببرد؟ زبان فارسی هم چیزی است که از بچگی آموخته ام و به آن حرف می زنم پس دلیلی ندارد که نتوانم با این زبان تکلم کنم. از طرفی دیگر، از همان زمانی که تصمیم گرفتم برای تحصیل به آمریکا بروم، برنامه ام این بود که به ایران برگردم یا کاری برای مملکتم بکنم. این پروژه هایی که راه انداخته ام خیلی به درد ایران و شرایط خاص آب و هوایی اش می خورد. از طرفی، من واقعا مردم کرمان و حالت چهره شان را دوست دارم. یکی از کارهایی که خیلی حالم را خوب می كند، عكاسي است. من به دو نوع عكاسي علاقه دارم. یکی عکاسی از طبیعت و دیگری عکاسی از اشخاص و انسان ها. طبیعت کرمان و چهره آدمهای آنجا را خیلی دوست دارم و همیشه جزو سوژه های دوست داشتنی من بوده اند. به نظرم هركسي بايد مملكتش را دوست داشته باشد و کاری که من دارم می کنم، اصلا عجيب نيست.

## الأو الريئ كاب ماى ميرجلال اللهوي كزازي

تازه ترین کتاب های میرجلال الدین کزازی، مدتی کوتاهی پس از فروش نایاب شدند. داستان درون مایه این كتاب ها را از زبان خود نو يسنده بخوانيد گفتگو از اشكان خسروپور

> زرتشت، کورش و فردوسی سه گانه سیندینه ایرانی

اشاره: ميرجلال الدين كزازى، استاد دانشگاه و یژوهنده، سه گانه ی ارزشمندی را به دنیای کتاب خوانان

> پیشکش کرده که زندگی نامه سه تن از بزرگان ایران زمین را با روایتی داستان گونه 🛚 و با کمترین واژگان تازی به رشته تحریر در آورده است.

درون مایه ی این سه كتاب ناياب را از قول خود نویسنده در زیر مي خوانيد.

کتابی که من دربارهی كورش نوشتهام، كتابي است که سرگذشت این شهریار بزرگ در آن نوشته شده است در پیکرهی داستانی بلند. این شاید نخستينبار است كه بدینگونه زندگانی كورش دستمايهي نوشتن داستانی میشود. این کتاب پدر ایران نام دارد. داستانی است از سهگانهای داستانی که در آنها سرگذشت سه تن از نامورترین چهرههای تاریخ و فرهنگ ایران همچنان به گونهی داستان نوشته شده است. نخستين این داستانهای سهگانه،

و سرگذشت فردوسی در آن به نگارش درآمده است. دومین، همین داستان پدر ایران است. سومین داستان، وخشور ایران نام دارد و من زندگانی زرتشت را در آن نوشتهام. زبانی که در نگارش این سهگانهی داستانی به کار گرفته شده است، زبان نژاده و پیراستهی پارسی است. شاید در سراسر این داستانها، تنها چند واژه در شمار وامواژههاست، واژههایی که از زبانهای دیگر به وام ستانده شده است و در زبان فارسی کاربرد یافته است. اگر این واژههای اندک هم در این داستانها به کار رفته است، به انگیزههای ادبی و زیباشناختی بوده است. نمونهای بیاورم. من میخواستم که این واژهها با واژههای دیگر، از دید آوایی همگون و همساز باشند تا خنیا و آهنگ سخن فزونی بیابد. این سهگانهی داستانی با رویکر د پرشور خوانندگان همراه بوده است. نخستین چاپ آنها پس از چند هفته نایاب شده است و کتاب به چاپهای دیگر رسیده است. نمونه را وخشور ایران پس از سه هفته نایاب شد.

ناشر چاپ دیگری از آن به دست داد إيا فرزند ايران كه سالي بيش نیست به چاپ رسیده است، به چاپ چهارم راه برده است. نکتهای دیگر که من شایسته میدانم در پیوند با این سهگانهی داستانی از آن یاد كنم، اين است كه اين سه داستان، چهارمی نخواهند داشت. خبرنگاری از من یرسید، چهارمین داستان سرگذشت كدامين بزرگ نامبردار را در برخواهد داشت؟ من در پاسخ بدو گفتم که، چهارمینی در کار نخواهد بود. سیس از کار کرد نمادشناختی «سه» در فرهنگ ایرانی سخن گفتم. سه نماد بزندگی یا کمال است. از همینروست که در ایران کهن سه روز جشن پیوند و پیوکانی برگزار میشده است يا هفتروز يا چهل روز. اين شمارها همه كاركرد آييني و نمادشناختی دارند، نشانهی رازوارانهی سرآمدگی و

بزندگی هستند. به همان سان،

آیین سوگ در گذشتگان هم

یس از سه روز یا پس از هفت روز یا

پس از چهل روز برگزار میشود. این کارکرد

راز آلود و آیینی شمار سه را ما در دستانی پارسی هم

داستان بيآن كه من بخواهم و بدانم با سه بوخت در آیین کهن ایرانی در پیوند است. سه مایهی رستگاری نزد ایرانیان كهن. ميتواند بود كه، وخشور ايران سرگذشت زرتشت یادآور نخستین بوخت باشد؛ اندیشهی نیک. فرزند ایران یا سرگذشت فردوسی، دومین بوخت، گفتار نیک را بازبتابد. پدر ایران یا سرگذشت کورش، سومین و واپسین بوخت را که کردار نیک است. بههر روی، کورش شهریاری است که نه تنها در تاریخ ایران، در تاریخ جهان هم همال و همتایی برای او نمیتوان یافت.

میبینیم. آن دستار و زبانزد این است که؛

« تا سه نشود، بازی نشود.» اگر کاری از

یک به دو رسید، به ناچار میباید به سه

نیز برسد تا به فرجام بیاید. من هنگامی

که به این خبرنگار چنین پاسخی میدادم، به ناگاه نکتهای دیگر را در ذهن خویش

یافتم. از آن پیش، بدان نیاندیشیده بودم.

آن نکته هم این بود که گفتم، این سه



مير جلال الدين كزازي (زاده ١٣٣٧) استاد دانشگاه،نویسنده،مترجم و پژوهشگر برجسته ایرانی در زبان و ادبیات فارسی می باشد . او از چهره های ماندگار فرهنگ و ادب ایران در پنجمین همایش ان در سال ۱۳۸۴ است. وی مشهور به بهره گیری از واژه های پارسی سره در نوشته ها و گفتار خود است. او عضو هیئت امنای بنياد فردوسي است.از تاليفات ايشان مي توان به نامه باستان در هفت جلد کخ در مورد شاهنامه شناسی می باشد و به سه گانه وخشور ایران پدر ایران و فرزند ایران اشاره کرد.



فرزند ایران نام دارد

# مسترسی شان شان ایم ایم شان می ایم شان می ایم شان مرادیان ایم شان شان شان می ایم شان می ایم شان می ایم شان می ا

یکی از دغدغههای فرهنگی گروههای اجتماعی فارسیزبان در بیرون از ایران، دسترسی سخت و محدود به کتابهای فارسی است. این دشواری و تنگنا به دلایل گوناگونی از جمله شمارگان پایین چاپ کتاب در ایران، دشواری و هزینه های بالای پست و فرستادن کتاب به بیرون از کشور، مراکز فروش محدود کتابهای فارسی و ... است.

از سوی دیگر، نسخههای PDF موجود در اینترنت نیز پاسخگو و تامین کننده مناسبی برای این نیاز نیست. از یک سو، این کتابها بدون اجازه ناشر و مولف در

آن برای زبان فارسی عرضه شده است.

یکی از این کتابخوانهای الکترونیکی فارسیزبان، «طاقچه» نام دارد و نزدیک به یک سال پیش و در هفته کتاب، از آن رونمایی شد. این نرمافزار رایگان، روی گوشیهای تلفن همراه اندروید و آی.او.اس نصب میشود و کاربر میتواند از مجموعهای از کتابها در زمینههای گوناگون و از بیش از ۱۵۰ ناشر ایرانی بهره ببرد. به جز مجموعهای از کتابها و نشریات رایگان، کتابها و مجلاتی که در آن عرضه شدهاند، بهایی در حدود ۲۰ تا ۴۰ درصد نسخه چاپی دارند. همچنین کانال پرداخت ارزی PayPal در این نرمافزار برای ایرانیان خارج از کشور در نظر گرفته شده است که با توجه به نرخ برابری ارز، بهای کتابها برای فارسیزبانان بیرون از ایران، بسیار ارزان است.

مزیت مطالعه کتاب در کتابخوان الکترونیکی طاقچه نسبت به نسخه چاپی به جز بحث قيمت موارد زير است:

ما همیشه تلفن همراه هوشمند (و گاهی تبلت) خود را به همراه داریم و هنگامی که فروشگاه و کتابخانه الکترونیکی ما روی گوشیهوشمند ما باشد، همیشه به

دشوار ميسازد. اما اين كتابخوان كمك مى كند اندازه قلم متناسب با نياز و سليقه مطالعه خواننده تغییر کند.

طاقچه یک اپلیکیشن رایگان است که به روشهای زیر می توانید آن را دریافت و روی گوشی و تبلت خود نصب کنید: الف: سايت طاقچه: WWW. Taaghche.ir

ب: دریافت نسخه IOS از Apple Store

ب: دریافت نسخه اندروید از Play Store

همچنین کد QR سایت طاقچه در این صفحه آمده است.

امید که این ابزار بتواند ابزاری مناسب برای ارتباط فرهنگی بهتر و تامین

كتابهاى فارسى براى فارسى زبانان

سراسر جهان باشد.

همیشگی، کمک می کند تا از زمانهای در حال تلف استفاده کنیم. در اتوبوس، مترو و تاکسی و در زمانهایی که به هر دلیلی کاری برای انجام نداریم، کتابخانه ما در کنارمان است.

با افزایش شمار تدریجی و هر روزه کتابهای موجود در طاقچه، دیگر نیازی به پست کتاب از ایران یا دریافت از فروشگاههای فارسی زبان انگشت شمار نیست. بلکه هر کس به وسیله اینترنت، کتابفروشی بزرگی را به صورت شبانهروزی، با قیمتی بسیار پایین در اختیار دارد.

دیگر مزیت آپ طاقچه در این است بیشتر کتابها، با فرمت Epub عرضه میشود. این نوع از نمایش کتاب کمک می کند که خواننده کتاب بتواند، اندازه قلم را تغییر دهد یا فاصله خطوط را کم و زیاد کند. این قابلیت به ویژه برای سالمندان

کاربرد زیادی دارد. زیرا کتابهای چاپی برای صرفهجویی در مصرف کاغذ، معمولاً با قلم ریزی منتشر میشوند که مطالعه آنها را برای افراد میانسال و بالاتر

کتابهای خود د ستر سی داريم. زيرا پس از خرید الكترونيكى و دانلود كتاب، بدون نياز به اینترنت، کتاب دريافت شده قابل خواندن

این دسترسی شدن خود بهتر

بهنام مرادیان زاده: بهمن ۱۳۶۵ (فوریه ۱۹۸۷ میلادی) کارشناس ارشد اقتصاد از دانشگاه علامه طباطبائي سوابق تخصصي و پژوهشي: مدیر گروه نگارش کتابهای درسی دینی

زرتشتى دوره دبستان كارشناس كتاب و نشر الكترونيك پژوهشگر و نویسنده در زمینه دین و فرهنگ زرتشتي



اینترنت منتشر شده و در عمل یک نوع دزدی و بیاخلاقی است و از سوی دیگر، این کتابها بیشتر، اسکنهایی با كيفيت پايين هستند و خواندن و استفاده از آنها نه تنها لذت بخش نیست که گاه غيرممكن است.

راهکار نوینی که توسط گروهی از کار آفرینان جوان ایرانی برای این مشکل ارایه شده است، کتابخوانهای الكترونيكي است. پس از تجربه موفق کتابخوانهای الکترونیکی در دنیای انگلیسیزبان و عرضه گسترده آن توسط آمازون و ...، نمونههای بومیسازی شده

# يامی از مينشاه ايرانی سلیسيتر

چندی پیش همکیشی زنگ زد که چند جلد کتاب دارد و چون در حال مهاجرت است میخواهد برای آنها خریدار پیدا کند. از من خواست که کتابها را قیمت گذاری کنم. خلاصه، یس از چکوچونه بسیار کتابها را خریدم. شماری کتاب خورده اوستای قدیمی و چند جلد آموزش دینی قدیمی نوشته موبد شهزادی و ... یک جلد کتاب «یادنامه دینشاه ایرانی» که سالها دنبالش بودم. كتاب نزديك به ۵۰۰ صفحه دارد. بیش از نیمی از این کتاب به زبان انگلیسی و بقیهاش فارسی است. استاد ابراهیم پورداود در زمان زنده بو دن دینشاه این یادنامه را برای او فراهم کرد که پس از درگذشت وی، در ۱۹۴۸میلادی(۱۳۲۳خورشیدی) در بمبئى منتشر شد. این یادنامه دربردارنده مقالات کمنظیری است از تاگور، هرمان لومل، گیکیو ایتو، بهرام گور انکلساریا، محمد قزوینی، سعید نفیسی، مجتبی مینوی، رضازاده شفق و محمدعلی جمالزاده.

دینشاه ایرانی که بود و چرا این نویسندگان نامدار برای او چنین یادنامهای منتشر کردهاند؟

کتابهای «فرزانگان زرتشتی»، نوشته رشید شهمردان و «اسنادی از زرتشتیان معاصر ایران»، به کوشش تورج امینی، از منابع اصلی است که می توان زندگی این فرزآنه زرتشتي را در آنها خواند.

پدرش، جیجیباهای آقا، مهندس کارخانه نساجی بود و پدربزرگش در اواسط سده سیزدهم از یزد به بمبئی مهاجرت کرده بود. مادرش نیز ایرانی تبار و از اعقاب کیخسرو ایزدیار کرمانی، از زرتشتیان ایرانی، بود که در اواخر سده دوازدهم از ایران به هند مهاجرت کوچیده بود. دینشاه به سبب همین نسب ایرانی، نامخانوادگی خود را از آقا به ایرانی تغییر داد.

دینشاه در ۱۳ آبانماه ۱۲۶۰خورشیدی (۴ نوامبر ۱۸۸۱میلادی) در بمبئی زاده شد. در پنج سالگی پدرش را از دست داد. در ۲۳ سالگی از دانشگاه بمبئی دانشنامه

حقوق مشاوره را دریافت کرد و به همین سبب در هند به سلیسیتر (مشاور) مشهور شد. او از وکیلان درجه یک هند و در قانون مالیات بر در آمد سر آمد بود.

او پیش از این که یک حقوقدان برجسته شود، دوره کارشناسی علوم انسانی را به پایان رسانده بود. او در مدرسهای زرتشتی زبان، اوستایی و پهلوی آموخت.

۲۷آذرماه ۱۲۹۶خورشیدی روز بنیاد نهادن «انجمن زرتشتیان ایرانی ـ بمبئی» است. هنگامی که گروهی از زرتشتیان ایرانی ساکن بمبئی، مانند «بهمرد نوشیروان یزدانی» و «خسرو رشید نرسی آبادی»، به انگیزه بهبود بخشیدن به اوضاع زرتشتیان ایران، آهنگ ایجاد این انجمن را کردند، دینشاه ایرانی از این کار پشتیبانی کرد و از بنیادگذاران آن شد و تا پایان زندگی رییس این انجمن بود. این انجمن با تامین منابع مالی، موسسه های خیریه بسیاری، از جمله چند مدرسه و مطب، در تهران و یز د برای زرتشتیان بنیاد نهاد. در ۱۳۰۱خورشیدی، دینشاه برای ایجاد مناسبات بین ایران و پارسیان هند، با همکاری تعدادی از پارسیان، «انجمن ایرانلیگ» را در بمبئی تأسیس کرد. او همچنین در نظر داشت گروهی از پارسیان ثروتمند را به ایران بازگرداند و با اسکان دادن آنان و کشاورزان زرتشتی یزد در زمینهای بایر خوزستان، این استان را به یک مهاجرنشین پارسی تبدیل کند. او در ۱۳۱۱خورشیدی به دعوت دولت ایران و به همراه رابیندرانات تاگور ، شاعر هندی، به ایران سفر کرد و به پیگیری این طرح پرداخت. با این همه، تلاش وی به سبب مرگ ناگهانی اش، در نیمه آبان ۱۳۱۷ خورشیدی نافر جام ماند.

در سفر به ایران، رضاشاه پهلوی به پاس خدمات فرهنگی و اجتماعی دینشاه به وی نشان درجه یک علمی داد. دینشاه ایرانی در کنار فعالیتهای قضایی و اداره انجمن زرتشتیان، برای شناساندن فرهنگ ایران چندین کتاب و مقاله نوشت و منتشر ساخت و برای چاپ آثار دیگران در زمینه ایرانشناسی نیز کوشش کرد. جلد اول بیست مقاله قزوینی ـ به کوشش پورداود ـ را در ۱۳۰۷خورشیدی، در بمبئی به چاپ رسانید. نخستین اثری که از او منتشر شد، برگردان انگلیسی اشعاری از سعدی و حافظ، بههمراه شرح آنها با همکاری خدابخش ایرانی در بمبئی بود. ترجمه انگلیسی انوار سهیلی، کتاب واعظ کاشفی، و کلیلهودمنه بهرامشاهی در ۱۹۲۰میلادی از دیگر فعالیتهای ادبی اوست.

پس از آن دینشاه توجهش را بیشتر به فرهنگ ایران باستان معطوف ساخت. او برگردانی منظوم از گاهان زرتشت را به زبان انگلیسی فراهم آورد که در ۱۳۰۶خورشیدی، در بمبئی به همراه مقدمهای از تاگور، با عنوان «نغمههای ایزدی زرتشت» منتشر شد. در همان سال مجموعه اشعار پورداود را با عنوان پوراندختنامه، به همراه برگردان انگلیسی اشعار به قلم خود در بمبئی به چاپ رساند.

به کمک دوستانش آثاری به فارسی نوشت. او در ۱۳۰۹خورشیدی نخستین کتاب فارسی خود؛ «اخلاق ایران باستان» را در سلسله انتشارات انجمن زرتشتیان ایرانی ـ بمبئی بهچاپ رساند. از دیگر آثار فارسی او «پرتوی از فلسفه ایران باستان» (بمبئی ۱۹۳۳میلادی) است. او گزیدهای از اشعار شاعر معاصر، عارف قزوینی، را به انگلیسی برگرداند و منتشر کرد. همچنین کتاب «سخنوران دوران پهلوی» (بمبئی ۱۹۳۳میلادی) به چاپ رساند که دربردارنده شرححال و نمونه اشعار حدود یک صد تن از شاعران دوره یادشده به همراه برگردان انگلیسی برخی از اشعار آنان بود. دینشاه ایرانی از ۱۳۰۵ تا ۱۳۰۶خورشیدی، هشت شماره از نشریه فارسی زبان کوچکی به نام «پیک مزدیَسنان» را در بمبئی منتشر کرد. فرزانه دینشاه ایرانی رساله کوچکی «راه شادمانی یا آموزههای اخلاقی زرتشت» را به انگلیسی نوشت که یک سال پس از درگذشتش، در بمبئی منتشر شد. او در حال به پایان رساندن پژوهش دیگری، شامل برگردان انگلیسی دیوان حافظ به همراه مقدمه مفصّل و واژهنامه و شرح ابیات، بود که با مرگش پایان نیافت.

او کارهای ناتمامی را برجای گذشت و در بمبئی، در ۵۷ سالگی، در ۱۲ آبان ۱۳۱۷خورشیدی(۳ نوامبر ۱۹۳۸میلادی)، به جاودانان پیوست.



بوذرجمهر پرخیده (۱۳۳٤ خورشیدی تهران)

این پژوهشگر و روزنامهنگار زرتشتی کار در حوزه رسانه را با نوشتن مقالههای فرهنگی، اجتماعی و تاریخی در مجلههای «مهنامه زرتشتیان»، «خواندنیها» به سردبیری زنده یاد على اصعر اميراني، گزارش ماهانه سازمان فروهر که در آن زمان (سالهای ۱۳۵۲ تا ۱۳۵۷) زیر نظر هاشم رضی بود.

وی از آغاز گشایش هفتهنامه امرداد در این رسانه زرتشتی به عنوان نویسنده فعالیت داشت و همزمان با مجله فروهر نیز همکاری می کرد. سردبیری مجله «وهومن» به مدیرمسئولی روانشاد افلاطون ضیافت و چاپ هفته نامه «ندای زرتشتی» در سالهای نخستین انقلاب ۵۷ از کارهای دیگر وی بود.

بوذرجمهر پرخیده هماکنون مدیریت دبیرستان ماندگار فیروزبهرام را بر دوش دارد و دبیر بخش تاریخ نشریه امرداد نیز

# سروطای فوریز ارساله په زیاق "پیکوی اشکانی"

#### حسین وصال برگرفته از کتاب سبک شناسی ملك الشعرا بهار

نخست لازم به یادآوریست که زبان ایرانی از آغاز تا كنون پنج دوره گوناگون وليكن پيوسته را بشرح زیر گذرانیده است :

ا- زبان "اوستایی" که دیرینه ترین سندی که از آن در دست است نسکهای " اوستا" است و كهنه ترين بخش اوستا " گاتها" است كه یژوهشگران آنها را سروه های اشو زرتشت میدانند. زبان اوستایی در حقیقت ریشه زبانی است که ما ایرانیان امروز به آن سخن

-2 زبان " پارسی باستان " که زبان ایرانیان دوران هخامنشی است و از این زبان آنچه به ما رسیده سنگ نوشته های بیستون و الوند و نوشته های موجود بر دخمه های شاهان هخامنشی در تخت جمشید و سنگ نوشته های تنگه سویز است. زبان پارسی باستان با زبان " اوستایی" تفاوت اندکی دارد.

-3 زبان پهلوی " پارسی میانه " - که سلحشوران اشكانى كه يويانيان متجاوز را از ایران راندند این زبان را در سراسر ایران گسترش دادند.

زبان پهلوی اشکانی به دو لهجه شمالی و جنوبی تقسیم میشود که با یکدیگر تفاوتهایی دارد. زبان پهلوی به فارسی دری نزدیکتر است تا به زبانهای اوستایی و پارسی باستان و مهمترین سندی که از "پهلوی شمالی " برای ما مانده است رساله ایست بنام "درخت آسوریک " و نیز باقیمانده از کتابهای"مانی" . ولی از پهلوی جنوبی که در دوران ساسانیان زبان رسمی کشور بوده است سنگ نوشته و کتابهای نسبتا" زیادی در دست است .

-4 "زبان سغد" که زبان مردم سمرقند و بخارا و اطراف آن بوده است و از آن باره دارای اهمیت است که به تعبیری ریشه و یایه "یارسی دری" یعنی همین زبانی است که ما امروزه به آن سخن میگوییم. زبان سغدی از طرفی رابطه نزدیکی با پارسی باستان و اوستایی و از طرفی با پهلوی اشکانی دارد و این میرساند که همه زبانهای یادشده به یکدیگر نزدیک و چون زنجیری به یکدیگر پیوند خورده است .

برای آنکه نزدیکی فارسی کنونی با همه

دگرگونیهایش با زبان رایج در دو هزار سال پیش از این نشان داده شود بخشی از سروده های کتاب "درخت آسوریک" با برگردان به پارسی کنونی آورده میشود.

"درخت آسوریک " رساله ای بوده است به زبان پهلوی اشکانی که گویا در زمان ساسانیان در عبارات آن دخل و تصرفاتی شده است و موضوع آن مناظره ای است بین درخت خرما (نخل ) و بز و ادعای برتری هریک بر دیگری.

"بندونسیت " زبان شناس معروف فرانسوی با کوشش فراوان ابتدا آنرا از دخل و تصرفات زبان پهلوی ساسانی پیراست و آنگاه به این نتیجه رسید که مضمون رساله به زبان شعر و با مصراع های غالبا" 11 هجایی و گاه با هجاهای کمتر است . با برابر نهادن کلمات فارسی امروزی و زبان کتاب " آسوریک " یعنی پهلوی اشکانی نزدیکی و شباهت کامل بین آن دو بخوبی آشکار میشود. قطعه ای از مناظره " نخل و بز" از کتاب درخت آسوریک:



(درختی رست است تراوشتر و آسوریک) درختی رسته است ورای شهر آسوریک

(بُنش خوشک است سرَش هست تر ) بنش خشک است و سرش تر

(وَرگش نَى ماند بَرش ماند انگور) برگش به برگ می ماند و میوه اش منل انگور است .

> (شیرین بار آورد) میوه شیرین می دهد (بار می آورد)

> (مرتومان وینای آن اٌم درختی بُلند) مردمان بینید منم آن درخت بلند.

(اُیم خوینرَس دمیک درختم نیست همتن ) مرا به اقلیم چهارم درختی همانند نیست .

(چی ،شه هچ اَز خورت کذ نوک آورُم باد) چه شاه از من خورد چون نو آورم بار

(گوُازم هَچ اَز کرند آتوران و زْنای دم ) کوزه از من سازند برای بادبزن (موک اُمْ ورچیگران نالین اُم ورهنگ پایان) موزه ام برزگران را و پای افزارم برهنه پایان را

(رسَنْ هَچ از كِرند كي تو پاي بندند) از من زسن درست کنند که پای ترا ببندند.

( هیزم اُم آتوران کی تو سیچ بریژند) هیزمم آتشهایی را که ترا برشته سازند

(تابستان آسایک اُمْ یت سرَی شترْ و یاران ) تابستان سایه بانم بر سر شهریاران (شكراُمْ درچيگران دوشاب آژات مرتان ) شکرم برزگران را و دوشابم آزادمردان را

(خَستک بی اَوْ کُنم پُت نوک بوم رَست ) هسته برافکنم و از نو خواهم رست

حسین وصال در سال ۱۳۱۸ شمسی درسبزوار متولد شد تحصيلات تا ديپلم را درهمان شهر به پایان رسانید وسیس وارد دانشکده ی کشاورزی کرج گردید ودرسال ۱۳۴۴ درجه ی مهنندسی ان دانشکده را دریاف داشت وسپس در سازمان کتابهای درسی وزارت اموزش وپرورش بعنوان کار شناس کتابهای درسی بكار مشغول گرديد تا اينكه درسال ١٣٥٧ به كاليفرنيا نقل مكان نمود وصال بموازات تحصيلات كلا سيك همواره به مطالعه درتاریخ وادبیات فارسی مشغول بوده وهست تالیفات او علاوه بر چند ین جلد کتابهای درسی عبارتند از - مغچزات شعر وسخن فارسى- افتاب امد دليل افتاب-هنرهای شگفت انگیز فردوسی درشاهنامه ومجموعه ی شعر شمعی بر افتاب

# چك ٥ چشنى په گستروگى دير ايرالني

هفته نامه امرداد

آیین شب چله در کشورمان پیشینه ای چند هزارساله دارد. ایرانیان در گذشته های دور با دوگانگی طبیعت یعنی شب و روز ، تاریکی و روشنی، سرما و گرما ، بدی و خوبی و ...... روبه رو بودند. آنها باور داشتند که خواسته اهریمن از دراز کردن زمان شب ، چیرگی بر روز ، نور و پاکی است . از این رو درازترین شب سال را نفرین شده می خواندند و دراین شب همه ی خویشان و بستگان گرد هم می آمدند و تا بامداد دور آتش می نشستند و با خوردن میوه های پاییزی و خشکبار به سخن می نشستند و چه با داستان های امروزی به گونه ی رخدادهای زمان برای یکدیگر بازگو می کردند. کم کم این باور در اندیشه ی آدمی ریشه می دوانید که پس از این شب بلند است که "میترا" زاییده میشود. میترا فرشته ی نگهبان خورشید است و نشان بر

امروزه نیز همه ی ایرانیان شب چله را با گستردن سفره ی ویژه ی شب چله تا نزدیک بامداد جشن می گیرند وبر سفره ی خود خوراکی هایی چون هندوانه ، خربزه ، انگور، انار، سیب و آجیل های گوناگون می گذارندو تا بامداد با خواندن شعر و با گرفتن فال و بیان داستان های استوره ای و شاهنامه این شب را می گذرانند.

پیروزی و چیرگی نور بر تاریکی است .

اینک به پاسداشت این آیین کهن ایران زمین ، برآن شدیم تا به گوشه هایی از سنت های زیبایی که در میان مردمان هر شهر و دیاری رایج است بپردازیم . سنت هایی که در گلستان فرهنگ ایرانی هر یک رنگ و بویی ویژه دارد.

## "خوشامد گویی به "چله زری" و عمو

آیین شب چله در اصفهان در دو شب به نامهای "چله زری " ( ماده ) و عمو چله (نر) برگزار می شود زیرا از گذشته تاکنون همه چیز را به دو جنس نر و ماده بخش می کردند. آیین شب چله در شهر اصفهان خانوادگی برگزار می شده است و خانواده های اصفهان با پهن کردن سفره ای بنام " سفره شب چله" این شب را گرامی می داشتند. از دگر بخشهای

این آیین در اصفهان در گذشته ، پهن کردن همه پوشاک و رختخوابها در هوای آزاد بویژه در برابر خورشید برای خوشامدگویی به عموچله و چله زری بوده است .

#### فال انار برای پسران تبریزی

تبریزی ها شب چله را با آیینی شاد و سرور انگیز و با خوردن ۷ گونه میوه آغاز می کنند و باور دارند اگر شب چله را جشن نگیرند سال خوبی نخواهند داشت . پسرانی که آماده ی زن گرفتن هستند با انار فال می گیرند. سر انار را با چاقو چنان با مهارت می برند که هیچ یک از دانه های آن زخمی نشود. اگر دانه ی انار زخمی شود فال آنها باطل است. پس از بریدن سر انار؛ آنرا می مکند اگر شیرین بود نامزد خود را خوش برخوردو خوش خو می پندارند و اگر می خوش باشد



همسر آینده شان متعادل و آرام خواهد بود ووای به زمانی که مزه ی انار ترش باشد! باید چشم براه همسری بدخو و ناسازگار باشد و در این گونه زمان ها فال را تکرار می کنند.

#### انشااله که در همه سال جفت بیاوری

در" نوده ی رودبارالموت" نامورترین و بهترین خوراکی شب چله مردم "ماهی پلو " است که آن را به جای هندوانه یا خربزه ای که در جاهای دیگر مرسوم است می خورند . شب چله که شد با کمی سبزی خشک -روغن و برنج و دیگر افزودنی ها سبزی پلو می پزند . سپس ماهی را به شمار افراد خانواده بخش می کنند و لای سبزی پلو می گذارند و سر سفره می آوردند. هرکس باید ماهی خودش را بخورد و ظرف خوراک هر کس هم جدا باشد. رسم است که باید در شب چله هر کسی در خانه ی خودش باشد و بر این باورند که چنانچه ماهی را بخش نکنند و ظرف هرکسی هم جدا نباشد در زمستان آنسال به افراد آن خانواده سخت میگذرد و وارونش ( برعکس) اگر ظرف هرکس جدا باشد زمستان خوبی در پیش خواهد داشت و روزی سال آینده ی آنها فراوان خواهد بود. پس از این که شام خورده شد مقداری از پولک با فلس های ماهی را که پیش از پختن ماهی آن را تراشیده اند در یک سینی می ریزند و خوب می شویند و تمیز می کنند و به سر سفره می آورند. آن گاه یکی از بچه ها که از همه کوچکتر است مقداری از پولک ها را بر می دارد. سپس مقدار پولکی را که در دست بچه است می شمارند اگر جفت درآمد خوب است و زمستان بارندگی فراوان خواهد شد. درنوده ی رودبارالموت بر پایه ی همین آیین اگر برای کسی پیش آمد بدی رخ دهد دیگران به او میگویند: فلانی! مگر خدای نکرده شب چله طا ق آوردی؟ اگر بگوید " بله طاق آوردم"می گویند : خدا بزرگ است برو شکر کن ، اما اگر بگوید: نه جفت آوردم ، می گویند: انشااله که در همه سال جفت بیاوری

#### فال گردو برای برآورده شدن نیت.

دو روز مانده به شب چله در جاهای گوناگون مازندران مردم به تهیه ی پیش نیازهای این شب می پردازند و پس از فرورفتن آفتاب گرد هم می آیند و دور کرسی می نشینند و سالمندان به تعریف از سردی زمستان و دوره های یخبندان گذشته ؛ داستانها و افسانه ها می پردازند . در پایان جشت هر کس با چشمهای بسته شماری گردو برداشته و هنگام خواب زیر تشک خود گذاشته و بامداد گردو ها را می شکند . اگر مغز آن سفید و خوب باشد باینمعنااست که نیتش برآورده می شود . مردم مازندران بر این باورند که اگر در این شب ننه سرما گریه کند هوا بارانی و اگر پنبه های توی لخاف را بریزد بیرون برف و اگر گردنبند خودرا یاره کند تگرگ می بارد

#### رزم رستم و اسفندیار

مردم روستای "رویان " شاهرود شب چله را بسیار باشکوه برگزار می کنند. همه ی اقوام در خانه ی بزرگ فامیل گرد هم می آیند و شاهنامه خوان بر بالای مجلس و در چند متری او دو تن به نام های ؛رستم ؛ و ؛ اسفندیار؛ در دو سوی (طرف ) اتاق می نشینند.در این شب رستم و اسفندیار با پوشاکی ویژه نمودار ( ظاهر)می شوند. شاهنامه خوان با خواندن چکامه هایی از شاهنامه آغاز می کنند. هنگامی که به جنگ رستم و اسفندیارمیرسد رستم و اسفندیار ؛رجزخوانی ؛ می کنند و با هم کشتی " پنجه در پنجه" می گیرند که این کار گونه ای " مشت افکنی" به شمار ( حساب ) می آید. رستم و اسفندیار رو به روی یکدیگر زانو می زنند ، سرپنجه های دست راست خود را در یکدیگر قلاب می کنند و سپس هرکدام از آنها با توان هرچه بیشتر کوشش می کند که مشت دست دیگری را بیفکند. پس از کشتی " پنجه در پنجه " رستم تبری به سوی اسفندیار رها می کند. اسفندیار سر روی دو دست می گیردو و پشیمان می نشیند.

رستم به او می گوید:

"بخوردم سیصدو شصت تیر از چوب خدنگ ننالیدم از بهر ناموس و ننگ

بخوردی یکی تیر چوب گزین سرت را نهادی به فرپوس زین"

سپس رستم با کاردی بزرگ هندوانه و خربزه را پاره می کند و به همه ی باشندگان می گوید: ؛بفرمایید؛. پس از خوردن هندوانه رستم

و اسفندیار روی یکدیگر را می بوسند و به این گونه آیین شب چله پایان می یابد.

#### کف زدن : سرگرمی و نادی از برکت

یکی از آیین های مردم شهرها و روستاهای خراسان جنوبی در شب چله "کف زدن "

در این آیین همه ی باشندگان به ویژه جوانان به نوبت در زدن کف شرکت می کنند. " کف"نوعی شیرینی است که با به هم زدن آب ،چوبک و شیرین کردن آن به دست می آید. به این کار که به موجب آن این شیرینی خوشمزه تهیه می شود" کف زدن" می گویند. به باورمردم این گستره هر اندازه کف چوبک بیشتر شود مخصول سال آینده فراوان تر خواهد بود وبرای آن که برکت مخصول نصیب آنها هم بشود كف چوبک را جمع مي كنند و مقداری شیره انگور در آن می ریزند و می خورند. این آیین سنتی افزون بر گردهم آوردن خویشان و آشنایان جنبه ی تفریح و سرگرمی و گاهی شوخی برای جوانان نیز دارد. در میان آیین کف زنی گاهی جوان ها برای شوخی و تفریح اندکی از کف را که هنوز شیرین نکرده اند با دست و سر انگشتان بر می دارند و به سر و صورت یکدیگر می مالند. این شوخی باعث خنده و موجبی برای تفریح است .

#### کیسه ای پر از میوه توشه خورشید

مردم تازرون بر سر سفره ی چله،دختر بچه ای را رو به قبله می نشانند و پارچه ای نو و آب ندیده و سبز رنگ به دست او میدهند . در برابرش آیینه و شمع می گذارند . دختر بچه نام خدا را می بردوپارچه را تا می کند و با سوزن و نخ سبز دو سمت پارچه را میدوزد تا به شکل کیسه ای در آید. با هر سوزنی که برپارچه می زند، زنان کل می زنند و مردان شادی می کنند. دوختن کیسه که به پایان رسید آن را پر از میوه های گوناگون سفره می کنند. کیسه نادی از تهیه و تدارک توشه برای خورشید است تا در سفر زمستانی اش بی توشه و زاد ناند. شب از نیمه که گذشت چون تیر رها گشته ز چله شده ایم

مهمان شما در شب چله شده ایم از برکت این سفره رنگین شما

تا خرخره خورده چاق و چله شده ایم

دختر بچه از آنچه که در خورجینک داشت به دختران دم بخت و نیازمندان میدهد تا بخورند. به نیت گشایش بختشان و برآورده شدن آرزوهایشان .

#### درها را باز بگذارید تا عمو چله قهر نکند

در قوچان دو روز مانده به شب چله همه ی اهل آبادی هرچه فرش و لحاف ناپاک دارند تمیز می شویند. به این امید که عمو چله در این شب به عنوان میهمان به خانه ی آنها بیاید. آنها براین باورند که در شب چله باید همه ی درها و دریچه های خانه باز باشد و اگر دریچه ای بسته باشد عمو چله قهر می کند و به خانه شان نمی آید. در هنگام شام خوردن پسر کوچک خانواده را بیرون می فرستند تا عمو چله را صدا بزند و اجازه دهد آنها شام بخورند. آنگاه پدر و مادر صدا میزنند که فرزند جان عمو چله اجازه داده و سرگرم خوردن شام می شوند.

#### بازی "تک سن جوت " با هسته ی زردآلو

از سرگرمی های شب چله در میان مردم "مشکین شهر" می توان به بازی "ک سن جوت " اشاره کرد. تک سن جوت ( تک یا جفت ) گونه بازی است که با هسته زدرآلو انجام میشود. روش بازی به این گونه است که چند تن که شماری هسته زردآلو با خود دارند گردهم می نشینند و جز نفر نخست بقیه هرکدام با یک دست یک یا چند هسته بر می دارند و جلوی نفر اول که هسته ای ندارد میگیرند و از او می پرسند: تک سن جوت ( شمار هسته های موجود در دست من تک است یا جفت ؟) اگر فرد پاسخگو درست جواب بدهد هسته ی او را می گیرد و اگر درست نگوید خارج میشود و بازی تکرار می شود.

#### قاشق زنی برای درمان لکنت زبان

در برخی شهرها و روستاهای استان لرستان زنان به قاشق زنی می پردازند . زن چادر به سر می کند و چهره اش را می چوشاند تا کسی اورانبیند. قاشق چوبی بزرگ به دست گرفته و به در خانه ی مردان و همسایه هایی که دو زن داشته باشند می رود. صاجبخانه باید در ظرف قاشق زن چیزی بریزد و سپس قاشق زن چیزهایی را که این گونه گرد آورده به کسی که لکنت زبان دارد یا لال است میدهد. باور دارند که پس از خوردن آن چیزها لکنت زبانش درمان میشود.

#### پرتاب پوست هندوانه به بام همسایه

خراسانی ها بر این باورند که ؛در شب چله ؛ باید از میوه هایی که دارای خواص ویژه ای هستند خورد تا سال آینده ویژگی آنها در بدن برجای بماند. میوه هایی همچون هویج - گلابی - انار-زیتون سبز - خربزه و هندوانه که البته در میان میوه ها هندوانه از میوه های اصلی است .چرا که می گویند هندوانه گرمیت مغز و سوزندگی جگر را دفع می کند . همچنین باور دارند هر کس در شب چله هندوانه بخوردجگرش لک بر نمی دارد. البته پس از خوردن هندوانه رسم بر این است که پوست هندوانه را به پشت بام همسایه می اندازند تا اگر توان خرید این میوه را ندارد پوست آن را بتراشد و بخورد و این کار تا بام همسایه ی هفتم پیش میرود. از آیین های دیگر این شب فرستادن خوانچه میوه است که از سوی داماد و برای خانواده عروس فرستاده میشود. این خوانچه از میوه یا پیشکش های مناسب همچون قواره ی یارچه ؛ دستبند یا گردنبدبرای عروس است . در این خوانچه باید دست کم هفت رنگ میوه (انار - انگور - یرتقال - سیب - گلابی - هندوانه و ....) باشد.

#### هندوانه قرمز و خربزه ی شیرین ارمغان سالی خوش

در این شب در اراک همه ی افراد خانواده گردهم می آیند. کسانی که عروس گرفته اند و هنوز به خانه نیاورده اند برای عروس آینده ی خود ؛شب چله ای ؛ می برند. مجمعه یی را آماده کرده روی آن پارچه رنگی یا بقچه یی مخمل پهن می کنند . در آن یک قواره پارچه - نان - شیرینی و چندگونه میوه می گذارند و به خانه عروس می برند. در هنگام خوردن خربزه و هندوانه باور دارند اگر هندوانه قرمز و خربزه شیرین باشد آن سال - سال خوبی برای اهالی خانه خواهد بود.

#### آمدن آهو شگون دارد

در رودسر افزون برآیین های رابج شب چله - نوجوانان هر مجله دسته های هفت یا هشت نفری تشکیل می دهند و یک تن ار آنها پوستی چون پوست آهو یا بره روی سر خود می اندازد

به گونه ای که همهی بدنش را بپوشاند. یک تن هم کیسه ای به دوش می گیرد و به دنبال آهو راه می افتد. به در خانه ها می روند و یکنفرشان با صدای بلند شعرهایی می خواند. صاحب خانه آمدن آهو را شگون می داند و پول یا برنج به او میدهدو آهو پس ار سیاس به خانه ی دیگری میرود. آخر شب آنچه را که گرد آورده اند میان افراد گروه پخش می کنند.

#### گردو شکستن برای فراوانی گوسفند

در " لساعلیای طالقان " افزون بر خوردن شب چره آیین ویژه ای دارند با نام گردو شکستن . یک تن از میان جمع بلند می شود و میگوید:" خان در خانچه دره درک را واز کن وبقچه دره " ( خونچه درخانه است در خوانچه را باز کن در آن بقچه است ) هرکدام از گردوها به نام هریک از باشندگان است . گردوها را می شکنند مغز گردوبه هرکدام سفید تر و درشت تر بود گوسفند های خود را به نام او می کنند



و بر این باوردند که با این کار گوسفندانشان فراوان مي شود.

#### در یک لحظه آرزویت برآورده می شود

به باور مردم شهرستان بابل در شب چله و در یک لحظه ی ویژه که زمان آن روشن نیست همه ی موجودات روی زمین به پیشگاه خداوند سر فرود می آورند. درختان خم می شوند - آب های رونده گل آلود می شوند و همه ی اینها در یک چشم به هم زدن رخ میدهد . در این لخطه هر کس آرزویی دارد برآورده می شود.



## (بوطافطا

با سپاس از بانو مهرانگیز جم زاده برای همیاری در بخش نودادها و در دسترس گذاشتن فرتورها و همچنین آقای اردشیر باغخانیان برای فرتورها.

گزارش کارهای انجام شده گروه مدیران مرکز زرتشتیان کالیفرنیا:

- نامنویسی کلاسهای اوستا و فارسی در مرکز زرتشتیان انجام شد و کلاسها از ۱۳ سپتامبر آغاز به کار کردند.

- گهنبار چهره پیته شهم گاه که جشن پایان تابستان است و برای بزرگداشت آفرینش زمین است در مرکز توسط موبدیار میترا مرادپور– موبدیار آرش کسروی و موبدیار بهرام دبو و موبد اشکان باستانی برگزار شد.

- شب نشینی باشکوه با هنرمند خوش آوا لیلا فروهر با برنامه های فرهنگی و هنری با موفقیت چشمگیری برا ی جمع آوری درآمد برای تعویض سیستم حرارتی مرکز در تالار مروارید برگزار شد.

آزمایش آب دهان از طرف سازمان آرم برای تشخیص بیماریهای ژنتیکی در همان روز شب نشینی انجام گردید.

- برنامه ای از مهر املساد و خوبد زریر بندارا با همکاری دکتر بهرام گشتاسبی به زبان انگلیسی و پارسی در باره راه های بهره گیری از مدیتیشن و راههای دیگر درمانی بدون کاربرد دارو در مرکز انجام شد.

- فرخنده جشن مهرگان همراه با برنامه های شاد فرهنگی و هنری در مرکز برگزار شد. در این جشن بانو دن مایی دلال پرچم سفید با نشان فروهر که ویژه زرتشتیگری میباشد را برای گذاشتن در مرکز زرتشتیان به بانو شیدا انوشیروانی پیشکش نمودند که بوسیله دوشیز گان شیده قندهاری زاده و ارشیا بختیانی به باشندگان نشان داده شد. در همان جشن یارانه آموزشی زنده یاد دکتر هوشنگ خطیبی به پانزده دانشجوی برنده پیشکش شد. روان دکتر هوشنگ خطیبی شاد و برای خانواده شان آرزوی شادی و تندرستی را داریم. – در جشنواره دهکده جهانی که در پارک بیل بر شهر ارواین برگزار شد نو جوانان این مرکز نیز همراه با موبد اشکان باستانی در چادرادیان گوناگون با یخش بروشور دین بهی را به دوستداران آن شناساندند.

> - گهنبار چهره ایاسرمگاه در مرکز برگزار گردید و سپس آقای افشین سپهری در مورد داستانهای شاهنامه فردوسی سخن گفتند.

> - گهنبار چهره ایاسرم گاه برای بز گداشت آفرینش گیاهان در تالار مروارید گیو مرکز زرتشتیا ن برگزارشد. در این گهنبار خانواده بهدینیان بنامگانه روانشاد دکتر کامیار بهدینیان مبلغ ۳۰۰۰ دلار یارانه آموزشی به شش دانشجوی برجسته داده شد . همچنین خانواده بهدینیان مبلغ ۱۰۰۰ دلار بابت محارج این گهنبار را نیز دهش نمودند. روان دکتر کامیار بهدینان شاد و برای خانواده شان آرزوی شادی و تندرستی را داریم.

> یس از گهنبار چهره ایاسرمگاه دانشیار داریوش مهرشاهی در باره خاستگاه ( منشا) و اهمیت جایگاههای زیارتی زرتشتیان در یز د سخنرانی کردند .

- سخنرانی بانو انسیه فرورد در باره بیمه تندرستی اوباما کر در مرکز برگزار گردید.

-گروه جوانان مرکز زرتشتیان کالیفرنیا جشن هالوین را

در تاریخ ۲۴ اکتبر در تالار مروارید مرکز همراه با رقص و موزیک دی جی سپند و همراهی شمار بسیاری ار همکیشان بر گزار نمود.

– برنامه ویژه ای برای بزرگداشت کوروش بزرگ در مرکز توسط سخنرانان د کتر جعفری و مهندس امینی سام با نمایش فیلم بر گزار شد.

#### سپاسگزاري:

– سپاس از گروه آموزش مرکز فرزانگان فرین کسروی – لاله شهریاری – فریبا خسروی - افسانه آبیاری- سپیده باستانی

- سیاس از فرزانگان مهری روانی - شکوفه مهرشاهی - شیرین فلفلی -کوروش فروزش وکسانی که برای تهیه و آماده نمودن خوراک روزهای یکشنبه در این راه همراهی میکنند.

پاداش نیک آنها را از اهورامزدا خواهانیم.

- چهره نما آگهی می پذیرد. برای آگاهی بیشتر به مرکز زنگ بزنید و یا به cninfo@czcjournal.org ايميل بفرستيد.

- مركز زرتشتيان كاليفرنيا بر آن است كه: -١ ديوارها و سقف تالار مرواريد را زیبا سازی نماید. -۲ شیشه های پنجره و سقف نیایشگاه مرکز را نگارگری و زیباسازی نماید. از همه همکیشان طراح دعوت میشود طرحهای پیشنهادی خود را به انجمن مدیران بفرستند . به بهترین طرح ها جایزه ارزنده ای داده خواهد شد.

-به آگاهی همکیشان میرسانیم که پارکینگ ساختمان برادران فرهنگی ( اردشیر و مهربان ) نیاز به روکش دارد. از همه همکیشان که کاردانی در اسفالت و خط کشی پارکینک دارند درخواست همکاری داریم . برای آگاهی بیشتر به مرکز زنگ بزنید (گروه زنهارداران مرکز زرتشتیان کالیفرنیا)

















-۲۶ خانمها پریسا و نازنین عزتی برای سرسال روانشاد مهناز فروغی عزتی ۱۰۰ دلار. -۲۷ خانم منیژه هورمزدی برای سر سال روانشادان هوشنگ موبد شاهی – همایون و خدایار هورمزدی و شیدا زابلستانی ۱۰۱ دلار.

-۲۸ خانم ژاله یلزاده برای سر سال مادرشان روانشاد سلطان زرین دخت یلزاده ۱۰۱

-۲۹ خانم گیتی سیوشانسی خدیو پارسی برای سرسال روانشاد دکتر خدابخش

-۳۰ آقای بیژن شایسته برای سر سال روانشاد لهراسب اسفندیار شایسته ۱۰۰ دلار.

-۳۱ خانم مهری سروشیان برای روانشادان سرن سروشیان – بهمن دینیار مزدایی و فرنگیس پیمان مزدایی ۲۰۰ دلار.

-۳۲ خانم پریوش آفاق برای سر سال روانشاد خداداد وفادار بهرامشاهی ۱۰۰ دلار.

-۳۳ خانم فرزانه مهرفر برای سر سال روانشاد پریدخت بهرام آریانی ۵۰ دلار.

-۳۴ خانم پریچهر سرویان برای سر سال روانشاد دکتر اسفندیار فرخانی ۱۰۰ دلار. –۳۵ آقای کامبیز یگانگی برای سرسال روانشاد فیروزه اردشیر یگانگی ۱۵۰ دلار.

–۳۶ خانم مهرانگیز جم زاده برای سر سال روانشاد اسفندیار فریدون جم زاده ۱۰۱

–۳۷ آقای دکتر داریوش پرویزپور برای سر سال روانشاد منیژه پورکاج پرویزپور ۱۵۰

-۳۸ خانم گلبانو یزدانی آفرین برای سر سال روانشاد خدارحم بهرام آفرین ۱۵۰ دلار. -۳۹ خانم ماهرخ نامداری برای سر سال روانشاد منوچهر بهرام مهربان ۱۰۰ دلار.

۴۰ – خانم ایراندخت ورجاوند برای سر سال روانشاد دکتر شاپور بهرام ورجاوند ۱۰۱

#### دهشمندانی که از می تا اکتبر ۲۰۱۵ به مرکز دهش نموده اند:

-۱ تراست روانشاد مروارید خانم گیو برای کمک به چاپ چهره نما ۱۶۰۰ دلار. -۲ خانم سیلو مهتا ۱۰۰ دلار.

-٣ خانم شهناز غيبي ١٠١ دلار.

-۴ خانم مهیندخت خسروی کرمانی بنامگانه روانشا کامیارفرهاد نیک انجام ۲۰۵۱

 -۵ خانم منیژه و آقای کامبوزیا فرهنگی برای خرید دروهزینه نصب آن برای دفتر مركز ۸۲۹ دلار.

-۶ خانم فرین و آقای روزبه کسروی ۱۰۱ دلار.

-۷ خانم ترانه و آقای فرهنگ غیبی ۲۵۰ دلار.

-۸ خانم فرزانه و آقای مهران مهرفر ۲۵۰ دلار.

-٩ خانم پريدخت موبد ٣٠٠ دلار.

-١٠ خانمها پريدخت - هما - ويدا و مهربانو زرتشتي بمناسبت سر سال روانشاد موبد مهربان جمشید زرتشتی ۱۰۰۰ دلار.

۱۲ – خانم شیرین خانی مهرآیین بنامگانه روانشاد فریدون مهر آیین ۱۰۱ دلار.

-۱۳ آقای کاوه تهرانی ۲۰۱ دلار.

# Photo By ARDESHIR BAGHKHANIAN

#### اوستاخواني ها از ماه مي تا اكتبر 2010

۱ آقای کامبیز یگانگی بنامگانه روانشاد پرویز یگانگی ۱۰۰۰ دلار.

-۲ خانم ژاله یلزاده برای سر سال روانشاد کیخسرو رستم یلزاده ۱۰۱ دلار.

-۳ خانم ایران رشیدی برای روانشادان فرنگیس نوشیروانی و جمشید خدامراد رشیدی

۴- آقای سهراب خدیوی بنامگانه روانشاد تابنده موبدشاهی سروشیان ۵۰۰ دلار.

-۵ آقای بیژن شایسته برای سر سال روانشاد اختر خدایار شایسته ۱۰۰ دلار.

خانم پروین فرهنگی برای سر سال روانشاد اردشیر رستم فرهنگی ۲۰۰ دلار.

-۷ خانم ایراندخت انوشیروانی برای سر سال روانشاد ایرج مهربان موبدشاهی ۱۰۰

-۸ خانم ماهرخ نامداری برای سر سال روانشاد همایون مهربان سروش ۱۰۰ دلار.

-۹ خانم تبسم کیومرثی برای سر سال روانشاد طهمورث کیومرثی ۱۰۰ دلار.

-۱۰ آقای فرشید نمیرانیان برای پرسه همگانی اورمزد و تیرماه ۵۰ دلار.

-۱۱ خانم نیلوفرگیو برای سرسال روانشاد جمشید گیو گیو ۳۰۰ دلار.

–۱۲ خانمها کیاندخت و کتایون و آقای کیومرث پرتوی برای سر سال روانشاد پروین شاهجهان قبادزاده پرتوی ۳۰۱ دلار.

۱۳ - آقای رستم کرمانی برای سرسال روانشادهمایون بهرام گشوادی کرمانی ۱۰۱

-۱۴ آقای نوال سهراب مادن بنامگانه روانشاد ارغوان بهرام کامکار ۶۵۰ دلار.

-۱۵ خانم گلبانو عزتی برای سر سال روانشاد بهرام رستم فروغی ۱۰۱ دلار.

–۱۶ خانمها ونوس و ونک و آقای انوش ویژه کشورستانی برای سرسال روانشاد زربانو جهانبخش زاده کشورستانی ۱۰۱ دلار و بنامگانه آن روانشاد برای کمک به چاپ چهره نما ۱۰۱ دلار.

-۱۷ آقای رستم باستانی برای سرسال روانشاد دولت بهمن باستانی ۴۰۰ دلار.

۱۸ – خانم شهناز هورمزدی برای سرسال روانشادهمایون بهرام مزدایی و آفرینگان خوانی برای روانشاد فریدون جمشید هورمزدی ۱۰۱ دلار.

–۱۹ آقای کوروش آبادانی شریف آباد برای سرسال روانشاد شیرین یزدانی مهدی آبادی ۱۰۱ دلار.

-۲۰ خانم مهوش پارسایی برای سرسال روانشاد خرمن پارسایی ۵۰ دلار.

-۲۱ خانم مژده و آقای جمشید اورمزدی ۱۰۱ دلار.

-۲۲ خانم هما ایدون سهراب برای سرسال روانشاد مروارید بهمن ایدون ۱۰۱ دلار.

–۲۳ خانم سیما و آقای دکتر سهراب سلامتی پور برای سرسال روانشادان کیخسرو

سلامتی پور و مروارید و خداداد سلامتی ۱۰۰۰ دلار.

-۲۴ خانم ژاله یلزاده برای سرسال روانشاد دکتر آزیتا زعیم جمشیدی زاده ۳۰۱ دلار. -۲۵ خانم پروانه نمیری کلانتری برای سرسال روانشاد سیروس اردشیر نمیری کلانتری



-۱۴ خانم سیمین و آقای پرویز اردشیرپور ۱۵۱ دلار.

-۱۵ خانمها ایراندخت و مژده خدادادی بنامگانه روانشاد خدایار جهانبخش خدادادی

-۱۶ خانم ارشیا عادلی بنامگانه روانشاد پریدخت فریدون زردشتی ۱۰۰۰ دلار.

–۱۷ خانم فرشته یزدانی خطیبی و فرزندان آرتمیس – پارمیس و نیکان خطیبی و برادرشان آقای شابهرام یزدانی بیوکی ۱۵۰۰۰ دلار برای یارانه آموزشی بنامگانه روانشاد دکتر هوشنگ خطیبی به مرکز دهش نمودند که به پانزده دانشجوی زرتشتی

-۱۸ آقای افشین سپهری ۵۰ دلار و تعداد ۳۰ عدد سی دی داستانهای شاهنامه فردوسی به زبان ساده برای فروش بسود مرکز دهش نمودند.

-۱۹ خانم شهناز و آقای شهریار پارسی ۲۰۰ دلار.

-۲۰ خانم گوهر بهدادنیا بنامگانه روانشادان خداداد - صنم - خسرو و پروین آذرکیوان

-۲۱ خانم بپسی و آقای داریوش ایرانی ۵۰۰۰ دلار.

-۲۲ خانم فرنگیس بانکی بنامگانه روانشاد لعل نامدار یزدی ( ممس لعل ) ۱۰۰ دلار.

-۲۳ آقای مهرداد بانکی و فرزندان بهرام و آرین بانکی ۱۰۰ دلار.

–۲۴ خانم ایراندخت جهانیان بنامگانه روانشادان کیخسرو سروشیان – فریدون و گوهر بانو سروشیان – اردشیر و سرور جهانیان ۵۰۰ دلار.

-۲۵ خانم پروین مهرخداوندی و فرزندان خانم بهین و آقای دکتر خشایار بهدینیان برای یارانهٔ آموزشی بنامگانه روانشاد دکتر کامیار بهدینیان ۳۰۰۰ دلار به مرکز دهش نمو دند که به ۶ دانشجوی برجسته پر داخت شد.

-۲۶ خانم شیرین دماوندی بنامگانه روانشاد رستم بهرام دماوندی ۲۰۰ دلار.

-۲۷ خانم گیلدا و آقای بهرام کسروی دو عدد دست خشک کن برقی برای دستشویی های مرکز.

-۲۸ خانم دکتر نوشین و آقای هوشنگ فرهمند یک عدد کولر برای ساختمان سیاوش آزادمهر به مرکز دهش نمودند.

#### دهشمندان برای ناهار روزهای یکشنبه در مرکز:

-۱ دهشمند ۵۰۰ دلار

-۲ خانم مهربانو و آقای دکتر رستم خوش سر ۵۰۰ دلار.

-۳ خانم مژگان و آقای آرمان آریانه ۷۵ دلار.

۴- خانم پریدخت و آقای هومان کامیار ۶۰ دلار.

۵- موجودی صندوق دهش ناهار روزهای یکشنبه ۱۷۷ دلار.

#### دهشمندان برای خریدو جایگزینی کولرهای مرکز:

-١ خانم مهين بابو شهزادي ٥٠٠ دلار.

-۲ آقای دکتر بابک آبادی بنامگانه روانشاد دکتر جمشید آبادی ۳۰۰۰ دلار.

-۳ خانم کیاندخت و آقای سروش مهداد ۲۰۰۰ دلار.

-۴ دهشمند ۳۰۰۰ دلار.

-۵ خانم دلشاد و آقای مهربان یزدانی بیوکی ۷۷۰ دلار.

-۶ خانم پروین فرهنگی ۳۰۰۰ دلار.



-۷ خانم پریدخت و آقای خسرو ضیاتبری ۱۰۰۰ دلار.

۸ خانم میترا و آقای مهران مزدیسنی ۳۰۳ دلار.

- ۹ خانم میترا دینیاری بهمردیان ۱۰۰ دلار.

-۱۰ بانو شیدا و آقای دکتر اردشیر انوشیروانی ۱۰۰۰ دلار. -۱۱ دهشمند ۵۰۰۰ دلار.

-۱۲ خانم فرانک و آقای دکتر شهرام قندهاری زاده ۵۰۰ دلار.

-۱۳ آقای دکتر رستم بهی کیش ۱۱۰ دلار.

-۱۴ خانم شکوفه و آقای اردشیر مهرشاهی ۱۰۱ دلار.

-۱۵ خانم سوسن کشاورزی ۲۰۰ دلار.

-۱۶ آقای عباس واثقی ۱۵۰ دلار.

-۱۷ آقای فریبرز مژگانی ۱۵۰ دلار.

-۱۸ خانم میتراو آقای دکتر رستم کاووسی ۵۰۰ دلار.

-١٩ خانم نبات فرهمند ٥٠ دلار.

-۲۰ خانم ماندانا پیشدادی و آقای پرویز مزدیسنی بنامگانه روانشاد جمشید رستم پیشدادی ۵۰۰ دلار.

-۲۱ خانم شیرین و آقای دکتر سروش سروشیان ۲۰۰۰ دلار.

-۲۲ گروه جوانان مرکز ۷۰۰ دلار.

-۲۳ دهشمند ۱۰۰ دلار.

-۲۴ خانم شیرین و آقای شیرمرد فرهمند ۲۰۰۰ دلار.

-۲۵ خانم شیرین و آقای بهنام شهروینی ۱۰۰ دلار.

-۲۶ دهشمند ۵۰ دلار.

با سپاس بسیار از این دهشمندان که با دهش خود که این کار بزرگ را به ثمر رساندند. تندرستی و شادزیوی این دهشمندان را از اهورامزدا خواستاریم.

#### آيين پرسه

آیین پرسه روانشادان بانو کیانی چم – جمشید رستم پیشدادی و گلبانوجهانگیر نیرو شهریاری در تالار مروارید گیو این مرکز برگزار گردید.

در گذشت این روانشادان و همچنین درگذشت روانشاد دکتر مهربان شهروینی در ونکور کانادا را به همسر و فرزندان و همه خویشان و دوستان دل آرامی داده ، آمرزش و شادی روان آنان و تندرستی و شکیبایی بازماندگان را از اهورامزدا خواستاریم.

#### دهشمندان درمهر لس آنجلس - ولي

-۱ آقای آرش نور افروز برای برنامه های گروه جوانان ۲۰۰ دلار.

-۲ خانم مهربانو بوستانی بنامگانه روانشاد شاپور آبادان سپهری ۳۰۰ دلار.

-٣ خانم مهين بانو ساساني ١٠١ دلار.

-۴ آقای اردشیر سروشیاری ۱۰۱ دلار.

-۵ خانم ایراندخت جهانیان ۳۰۰ دلار.

-۶ آقای مک کریمی ۶۰ دلار.



#### خبرهایی از سن دیگو

برنامه های برگزار شده در سن دیو گو به شرح زیر میباشد: برگزاری دو گرد همایی به صورت پات لاک ً در تاریخ ۷ جون و دیگری در ۱۶ آگوست در لاهویا شور که انجمن نیزبا خوراکی هایی نظیر همبرگر و جوجه کباب از مهمانان

انجمن همچنین برگزار کننده گهنبار چهره میدوشهم گاه بود که آقای دکترموبد بانکی با آواز خوش اوستا خوانی کردندو در پایان با میّوه و لرک و آش از بهدینان پذیرایی گردید. برگزاری جشن تیرگان در تاریخ ۵ جولای به صورت پات لاک در لیک پاوی با حضور

انجمن میزبان یکی دیگر از جشنهای مهرگان در تاریخ ۱۰ اکتبر ۲۰۱۵ بود. این رویداد با حضور ۲۰۰ نفر مهمان در رستوران صوفی برگزار گردید. این مهمانی با اجرای بسیار زیبای رقص هندی خانم جوانه آغاز گردید و با موسیقی شاد و رقص و پایکوبی ادامه یافت . این برنامه با پذیرایی از مهمانان با خوراکی های خوشمزه به پایان رسید.

برنامه کلاسهای آموزشی و دینی به روال خود دردومین هفته هر ماه برگزارمی گردد. گردهمایی مردان دردومین دوشنبه هر ماه در رستوران سکوادرن برگزار می گردد. برنامه آینده انجمن برگزاری گهنبار در ژانویه ۲۰۱۶ می باشد.

#### خیر اندیشان که به انجمن یاری رسانده اند:

فرزانگان گرامي:

بھرام بزرگ چمی ۲۰۰ دلار ۳۰۰دلار خسرو و پریدخت ضیاطبری ۱۰۰ دلار رامین امانی ۱۰۱ دلار ميترا جاويدان ۳۳۳ دلار رشيد مهين

۱۰۱ دلار خانم هما زرتشتي ۱۰۰ دلار كامبيز فرودى ۱۰۱ دلار الله يار دبستاني

١٠١دلار خانم پريدخت زرتشتي ۱۰۰ دلار منوچهر دهموبد

۱۶۰ دلار تیرانداز گشتاسبی

۲۸۰ دلار همايون دولتزاده ۵۰ دلار بيژن دولت شاهي

۶۰ دلار اردشير ساميا كلانترى

فرهاد كرماني ۲۰۰ دلار

۱۰۱ دلار بهرام بانكي ۲۰۰ دلار

شاهرخ ترنجي ۱۰۱ دلار پریناز هوشنگی

۲۰ دلار شهناز غيبي

۲۰۰ دلار فرامرز فولاديان

#### اسامی افرادی که از تاریخ ۲۰۱۵/۱۰/ ۰۰ تا۲۰۱۵/۱۱ (چهار چهره) برای برگزاری گهنبار ۵۰ دلار یا بیشتر دهش نموده اند.

هزینه گهنبار ایاسرم گاه را خانواده بهدینان به نامگانه روانشاد دکتر کامیار بهدینان دهش

هزینه گهنبار پینه شهیم گاه را خانم منیژه اردشیری شریف آباد دهش نموده اند. خانم رویا و آقای رامبد امانی ۵۰۰ دلار

خانم شیرین عبد برای سلامتی فرزندشان بابک رستم مهربان به میزان ۲۰۰ دلار کمک

بانو خانم شهزادی ۲۰۰ دلار

خانم کتایون گیتی بین برای سلامتی پدرو مادرشان ۲۰۰ دلار بنامگانه مادرشان روانشاد پروانه مهری حسن آبادی و پدر خانمشان روانشاد ایرج فریدون

فرامرزی ۲۰۰ دلار

خانم ایراندخت جهانیان بنامگانه همسرشان روانشاد کیخسرو سروشیان ۱۵۵ دلار خانم پروین هوشیدری بنامگانه همسرشان روانشاد خدارحم اردشیر استاد و پسرشان روانشاد اردشير خدارحم استاد ۱۵۱ دلار

بنامگانه روانشاد خداداد خسرو اردشیری شریف آباد ۱۵۰ دلار

بنامگانه روانشادان فیروزه خدارحم ، یادگار، شیرین کاووس و اردشیر خسرو اردشیری شریف آباد ۱۵۰ دلار

خانم کتایون نجمی ۱۳۰ دلار

خانم سیمیندخت رستمیان بنامگانه همسرشان روانشاد رستم جمشید پور ۱۲۰ دلار دكتررستم ولي و خانواده ١١٠ دلار

آقای پویان پوراسفندیاری بنامگانه مادرشان دروانشاد دکتر مهشید اردشیری ۱۰۱ دلار خانم پریسا و آقای کوروش کسروی ۱۰۱ دلار

خانم گیتی و آقای ارسطو کسروی ۱۰۱ دلار

#### اسامی افرادی که ۱۰۰ دلار دهش نموده اند

خانم ایراندخت انوشیروانی بنامگانه هماروانان بنامگانه روانشاد مهربان ماندگار

خانم سيما سلامتي

خانم کیاندخت اشیدری برای سلامتی فرزندانشان

خانم شقایق سپهري براي سلامتي و زندگي خانواده شان

خانم شیرین فلفلی ینامگانه روانشاد جمشید رستم دهموبد نصرآبادی ۶۰ دلار خانم گوهرپوروفاداری بنامگانه مادر و پدرشان روانشادان خرمن خسرویانی و رستم پور وفاداری ۵۱ دلار

خانم شهناز مهرشاهی ۵۱ دلار

#### اسامی افرادی که ۵۰ دلار دهش نموده اند

آقای مهربان دمهری بنامگانه پدرشان روانشاد بهمرد سروش ومادرشان سرور تیرانداز خانم سیمندخت خرمشاهی بنامگانه روانشاد اسفندیار خدامراد آذر مهر آقای خدامراد آذرمهر م خانواده

خانم فريده غيبي

آقای مهربان رستم دهموبد بنامگانه روانشادان رستم دهموبد ، سرور یزدگرد و فرزندان

آقای مهربان ماوندادی بنامگانه جمشید خداداد، ایراندخنت جمشید،لعل جمشید ماوندادی ، پری ناز خدایار مزدایی نژاد و مروارید بهرام رشید

خیراندیشانی که مایل نبوده اند اسامی آنها به آگاهی برسد ۵ نفر بوده که در مجموع ۵۰۱ دلار دهش نموده اند

#### اسامی افرادی که کمک غیر نقدی دهش نموده اند.

آقای هومان کامیار

خانم پروانه نوش و آقای ارژنگ رشیدی بنامگانه روانشاد آرش کیخسرو جاماسب نژاد یک خیر اندیش بنامگانه مادرشان

آقای شاهرخ سلامتی از ایران

خانم مژگان و آقای آرمان آریانه به مناسبت سدره پوشی فرزندانشان ۵۰ کلاه سفید آقای روزبه کسروی برای استفاده رایگان جایگاه در پارک برای جشن تیرگان زحمات بسیاری کشیده اند. California Zoroastriann Center 8952Hazard ave Westminster, Ca 92683

Non-profit Org U.S. Postage PAID Permit No. 12300 Huntington Beach, CA 92647

# Chehren Nama Publication of California Zoroastrian Center



🗆 Issue No. 176 Desember 2015 WWW.czcjournal.org

Vandidad Rhythmic connection

SADEH Celebration

#### **Editor's note:**

Humans generally do not bring up art and religion in the same sentence but can they be related? Zarathushtra was an artist; his form of art was poetry. And we don't know but perhaps that made him a more effective leader. That is how he communicated with his god and his people. His poetic talent is why his words have reached us today more than 3700 years later in his own dialect. Written word from that era did not survive but his words were memorized by people because it was an art form. Our winter issue touches on art and Zoroastrianism with our young guest writers expressing how they connect to their Zoroastrian community through their form of art; and how their form of art expresses their love for their community. Dancers, musicians, visual artists, singers, etc. in our small Zoroastrian community should be celebrated as art brings joy and joy is very much part of the Zoroastrian religion.

Winter season brings with it the winter festivals dear to Zoroastrians and Iranians. Sadeh's bon fire is a reminder that Nowruz is near and cheleh/ yalda is a reminder that the longest night of the year is around the corner and we all look forward to the victory of light over darkness as the days begin to get longer in a short few week. Wishing you all a happy Yalda (winter solstice). May you all celebrate the night joyfully with delicious fruit, beautiful poetry with loved ones.

Ushta, Fariba California Zoroastrian Center 8952 Hazard Ave Westminster, CA 92683 Chehrenama's Email: cninfo@czcjournal.org

Tel: (714)893-4737 Fax: (866)741-2365 czc publication's website: www.czcjournal.org



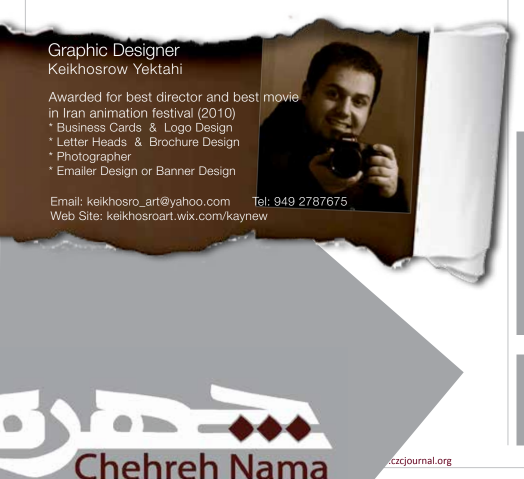
You can now donate online to any czcpublication go to :

www.czcjournal.org and the bottom of the page you will see following

please consider donating to chehrehnama

#### Thank you

CZC will send you IRS accepted receipt for any amount of donation



Graphic Design & typesetting : Keikhosrow Yektahi Internet : Ramin Shahriari

#### Editorial Policy:

The opinions expressed in articles we publish are those of the authors , and may or may not respresent the views of the Editorial Board of Chehrehnama, or the Board of Directions of CZC Chehrenama is a quarterly publication published in March, June, September and December

This publication is printed with the help of donation from Morvarid Guiv Trust ChehreNama has implemented a guest editor for each issue of the journal. The guest editor and their invited writers will produce two or more articles focused on a topic of importance in the context of the 21st century and present the Zoroastrian perspective on it.

In this issue we are pleased to introduce Mehrdad Goshtasbipour Parsi as our guest editor with his theme "Rhythmic connections"

#### **Art and Zoroastrian Culture**

According to Dr. Khosro Khazai, "The word 'Gathas', in the Old Persian language means 'songs' and refers exclusively to the 17 sublime and thought-provoking songs of Zarathustra". Our religion is based on these songs, and was created with a form of art that is still used today to convey positivity and happiness. Unfortunately in the past, our culture was oppressed to abide laws of a government that was heavily influenced by another religion; Zoroastrian culture could not reach its full potential. Today in United States, where freedom of religion and expression is guaranteed by the constitution, our religion can flourish once again with art that is influenced by Zarathustra's teachings.

My friend Delaram and I have been actively participating in our community since childhood, by putting on theatrical, dance, and music performances. We have decided to share the experience of practicing our respective art, to encourage the Zoroastrian youth to involve themselves more with the community. Ultimately, practicing art is an application that not only helps exercise concepts such as Hamazoori and Ushta, but radiates these aspects to the audience who observe the artist's created composition.

# Rhythmic Connection: The Zoroastrian Culture and Me

By: Mehrdad Goshtasbipour Parsi

A mutual relationship exists between a musician and his culture. A beginning musician uses the melodies and rhythms that define his culture as a learning foundation, while a professional musician innovates new music and enriches the culture that he loves.

This is the reason why I drew interest in playing the tombak. Well to be honest, I wanted to drum the 6/8 rhythms that are well known in Morteza Ahmadi's upbeat songs, which get performed at all the good Persian parties. But now that I have experience in playing the tombak, I understand the purpose of playing a percussion instrument.

The center of any music composition is the rhythm that the percussionist creates, which allows vocalists and string players to express the melody of the music. Simultaneously, the provided rhythm guides audience members through the music and encourages them to clap and dance along with the beat.

When my instructor introduced me to Persian classical music, I found the inspiration to utilize the tombak. I became motivated to innovate and build upon the rhythms that I was learning every week. So I used my own creativity and imagination by improvising on the music lessons that I was assigned.

My improvising sessions usually begin with me repeating a single music lesson for 15 to 20 minutes. Losing the beat and pausing during a musical performance is the worst thing that can happen to a musician. So repetitively practicing the base of my improvisation allows me to avoid losing the beat, and simplifies incorporating other music lessons to my rhythmic patterns.

I also spend countless hours learning and mimicking new rhythms from Persian classical music, which helps me appreciate my culture. I still enjoy listening to rock and hip hop, but guitar solos and street poetries do not compare with tar performances and Persian folk songs.

When listening to Maestro Lotfi flawlessly play the tar and recite the poetries of Hafez, I experience the sophistication of Persian art. The music of Lotfi always leaves a lasting impression for me. Lotfi's style of tar playing amplifies the accompanying sound of tombak that is created by revered percussionists, such as Professor Ghavihelm.

When members of Rastak harmoniously chant folk songs and perform their musical instruments, I reminisce about my childhood days in Iran. What I recall are the Zoroastrian folk songs that my relatives sang in Dari at the famous holy sites in Yazd. To this day, when one of my relatives starts singing folk songs in Dari, I cannot help but smile. The Dari folk songs give me perspective of the history that my grandparents experienced. Such songs inspire me to build upon the music history of the Zoroastrian culture.

Currently, Zoroastrian musicians are keeping Persian classical music contemporary by putting on concerts for our community. They further excite the Zoroastrian festivals celebrated at Daremehr. Also, their creativity in playing music inspires the younger generation to pursue learning the tar, setar, daf, and tombak.

These performances helped me find my tombak instructor. At the Payvand Concert, I was fascinated with the way my instructor fluently mixed and matched rhythms while maintaining the music structure. The decades of dedication in playing the tombak translated to his performance.

Having a Zoroastrian tombak instructor keeps me involved with my community, especially since my tombak lessons are held at Daremehr. Also, talent is being passed down from one Zoroastrian generation to another.

I take pride in learning the tombak only from Zoroastrian musicians. My previous instructor not only taught me tombak, but had me perform in Zoroastrian festivals with other musicians and the Hamnavayan Choir. The group rehearsals and performances connected me to musicians and singers who were humble and friendly. We collaborated and performed music compositions that centered on Zoroastrianism.

Getting together with other Zoroastrians to express positivity with our creativity was an uplifting experience



that collectively impacted our community. With music that ranged from interpreting the Gathas to loving the land of Iran, we managed to liven the Zoroastrian culture.

The last performance that I put on was the most memorable one, because I improvised the majority of the music. My previous tombak instructor, who plays multiple musical instruments, contacted me a week before the spring Gahanbar to put on a performance for the celebration. He pushed me to use my own creativity by minimizing the rehearsals to two practices.

I quickly grasped the rhythm that he wanted me to perform, because the melody he was going to play with the tar resembled, "Rouz o Shab Ensaan Khosh Ast". This music composition created by Lotfi, which is an interpretation of Rumi's poem, is my favorite music to play along with the tombak. So when the Gahanbar celebration came, I felt more than ready to play the music composition that my instructor planned for us to perform.

During the performance, I was in tune with the moment and the harmony that was being provided. The only thing that occupied my mind was maintaining the beat and altering the rhythm to compliment the melody. I intended to improvise an energetic rhythm that would rumble excitement in the crowd. Surely enough, the audience loved our performance and expressed their enjoyment with a firm round of applause. After that performance, I realized that I have become a versatile musician that can express joy and happiness through music.

I believe that integrating music and art with our community will preserve and enriche our culture. Specifically, I have to emphasize the integration of Persian classical music, since this genre is timeless and will be relevant decades from now. Also, with music we can share our religion and culture with people who may not know about Zoroastrianism. Our culture and religion is based on promoting happiness,

and music is a great method to achieve this goal for our community and the general public.



### Goshtasbipour Parsi

Bio: Mehrdad is the president of the Honor Society of Mechanical Engineers (Pi Tau Sigma) at University of California, Irvine. During his spare time, he enjoys improvising on the

tombak and exploring his interest in Persian classical music. He is currently a tombak student of Mr. Pedram Kianfar.

### Relating Through Dance

By: Delaram Salamati

After taking the first step onto the stage, we felt our bodies and minds unite behind a unique cocktail of compelling rhythms and a joyful song. My partners and I held each other's hands, focusing on all the steps we were going to take together during the next five minutes. Seconds before the dance, the audience's initial silence created a sense of peace while the excitement and constant pressure to perfect the dance reminisced a similar feeling of anxiety. We were ready to show the audience months of practice and dedication. As usual, we had prepared one of our routines that we worked on for months. We were given a simple task: create and perform a Persian dance in front of a gathered audience while staying synchronized to the beat and coordinated with one another. Most importantly, we are to make it look effortless with grinning smiles across our faces. Well I guess the task was not so simple; however, we always believed that the hard work would all be worth it when we would see the elated faces of our audience, clapping and cheering us up during and after our performance.

While creating and practicing the dance routine, there are various goals that each member of the dance group brings to the table. To one member, this dance performance is an opportunity to invent the most creative way possible to present an original work of art, while to another member it is just an excuse to spend time with friends. However, the main purpose of choreographing a cultural dance is to create happiness and unity amongst the dancers and most importantly the community.

For several years, I have had the honor of performing cultural

Iranian dances for the Zoroastrian community. During every performance, I have been fortunate enough to carry out and experience at least two significant notions in Zoroastrianism, Hamazoori and Ushta, through which I have been able to significantly connect with the Zoroastrian community.

I began taking dance classes as a five-year-old girl in Iran. In kindergarten, many dance rehearsals were held and we were taught to perform various dances during different Zoroastrian celebrations such as Mehregan and Sadeh. As a child, I never fully grasped the true value behind conducting and performing group dances in front of the community. The only memories I have from those times is initially being anxious before the performance, then somehow calming down by seeing my fellow dance partners, and lastly feeling joyful after the performance was over. The best part was that these performances were accompanied with many compliments from my family for weeks after the performance. These compliments, even if not genuine, had one sole purpose: to motivate and encourage me to continue.

As time passed and I grew, I learned that the process of conducting a dance contained significant elements, which made the performance more engaging and delightful to the audience. These elements include, choosing the right song for the dance, creating impressive, creative, and harmonious dance moves for the entire song, positioning all members of the dance crew on the stage in order for everyone to be seen by the audience, selecting and preparing the appropriate dance costumes, and finally practicing, rehearsing and performing the dance. Evidently, creating and performing a dance is a lengthy process and all members of the dance crew have to put in a great deal of effort and time.

Each person involved in a dance performance may have a different opinion of the process compared to the one explained by me. However, there is one aspect of the entire process that uniformly affects every individual involved in this process, and it is called Hamazoori. The word Hamazoori is derived from the two words "Hama" meaning all together, and "Zoor" which means strength, and together Hamazooi gives the meaning of unity and solidarity of purpose. I, fortunately, have experienced Hamazoori through every single dance I have performed for the Zoroastrian community and it has truly taught me the value of teamwork and unity. Not one dance performance would have been possible if we were not united as one.

Another significant aspect of performing a dance routine, which makes all the hard work worthwhile, is its purpose. For me personally, none of the dance rehearsals were only about rigorous work. The rehearsals always held moments of fun, laughter and joy. Amazing memories were created when a member attempted to cheer up a fellow dance partner, or simply the laughs we had when we all fell because the moves were too tricky for us. In fact, I have never left a dance rehearsal feeling down. Leaving the dance practices for me has been similar to getting a dose of happiness for at least couple of days. I believe that this happiness is subsequently radiated to our audience during the dance performance.

The undivided attention from the audience during the performance and their smiles and cheerful faces, all show me how happiness is illuminated to our community through the art of dance. And this is where I can truly witness the second important aspect of the performance, an important notion in Zoroastrianism called Ushta. Ushta, the main goal in life of every Zoroastrian individual, means radiating happiness. In Gatha there is a saying that reads, "Ushta ahmai yahmai ushta kahmaichit" (Yasna 43.1), which translates into: happiness comes to them who bring happiness to others.

As a performer, I have been able to feel the happiness and joy in the audience while I performed on the stage with my partners. I believe that Ushta is like a two way street: the happiness is radiated to the audience by my dance partners and I on the stage, and is then radiated by the audience back to us. Furthermore, the positive feedback and constant support shown to us from the Zoroastrian community after each and every performance has always motivated us to continue participating in the Zoroastrian events through the art of dancing.

As a Zoroastrian, I have always strived to do the best I can and give back to my own community. Working with my other fellow Zoroastrians to choreograph traditional, cultural dances during different festivals is certainly one of the most rewarding ways through which I have been able to connect with my Zoroastrian community. The dance performances not only have helped me experience Hamazoori with the individuals I have worked with, but also have provided me with a sense of happiness and joy. I am truly blessed to have been a part of the teams I have worked with and I hope that the Zoroastrian community has enjoyed our dance performances as much as I have.





Delaram was born and raised in Tehran, Iran and moved to California when she started high school. She has received her bachelor degrees in Biological Sciences, and Psychology from University of California, Irvine. She is currently involved in stem cell related research for treatment of Huntington's disease at UC-Irvine. She is one of the co-founders of the Zoroastrian Student Association at UCI, which serves to keep the Zoroastrian students connected, and also promotes awareness about Zoroastrianism.

"This article has been reproduced from http://www. zoroastrian.org.uk/vohuman/and is hereby acknowledged as the source of this article."

## Is The Vandidad a Zarathushtrian Scripture?

By: Late Mobed Rostam Shahzadi

The name "vendidad" shows that it concens 'laws", not religion law, but the law of a group of Iranians who had risen before the advent of Asho Zarathushtra, against "daevas" and their worshippers. The Avesta speaks about two laws in Iran. One is the Law against the Daevas (Dataam vi-daevaam), the "Vendidad", and the other is the Zarathushtrian Law (Daataam Zarathushtrim), Yasna 25.5. 71.5, Soroush Yasht Hadokht 17. The first belongs to pre-Zarathushtrian times and the other belongs to the days after the Prophet. Let us see why Asho Zarathushtra did not make laws for his follower during his lifetime.

Asho Zarathushtra appeared at a time when Iran had a powerful King Vishtaspa of the Kianian dynasty. He and his civilized people had their own laws for every wake of life; from judicial through civil, trade, agriculture, cattle raising, medicine, education, and others.

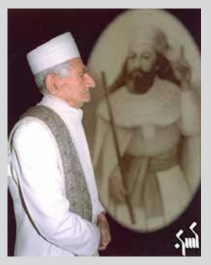
Under such conditions no one approached Asho Zarathushtra to know what should be done to a thief or a murderer. Had some one asked him, he would have replied: "I have not come to create a government within a government. I have come to teach people how to lead a good life. Had he been asked: "What law should we follow?" The reply would have been: "Follow the existing laws." It was the laws of the "Primal Doctrine", (Paouiryotkasesha). He would have advised the people to consider those laws with their wisdom and knowledge, have them modified to the principle of monotheism, and to accept them as Zarathushtrian laws, because social laws change in every era and place, and because the mentality and knowledge of a people do not remain the same.

Therefore the laws of the Vendidad which belong to the pre-Zarathushtrian people, should not be considered today as proper and practical. Every law which, in the past, was prepared and enforced by the wise men of a people was good and useful for its own days. It is not for all the people and for all the times.

The Zarathushtrian Religion spread from eastern Iran to the western parts, and several Zarathushtrian governments were established each having their own laws. The Medians prepared their laws to suit their conditions. The Achaemenians came and the state and the religion

became two separate policies. The people had new laws. The Parthians had a federal system of their own, and the laws changed accordingly. The Sassanians came with their theocracy. They promulgated new laws, which have been preserved in Pahlavi books.

No Zarathushtrian government followed the Sassanians, and therefore no new laws were made. Unfortunately, some think that the laws promugulgated by the Sassanians are the basic laws and that they are eternal. The present Zarathushtrian laws in Iran are the rules that apply to the Zarathushtrian minority. The judicial, trade educational and other laws are promulgated by the temporal Government. After Asho Zarathushtra, Zarathushtrian Iranians provided themselves back with religious and cultural legends, history, medicine, veterinary, astronomy, agriculture and other science of their ancestors in form of Yashts as Mazdayasni literature. The Khordeh Avesta is the last addition which Adurbad Mahrasspandan, the Sassanian



**Mobed Rostam** Shahzadi

**Mobed Rostam** Shahzadi was born in a devout Zartoshty family in 1912 in Yazd, Iran. He went to Tehran following elementary studies to complete his high school. Rostam and his classmate Firooz Azargoshasb were

offered scholarships by the "Kankash-e-Mobedan of Yazd" (Council of Mobeds) to study with the renowned Gathic scholar Dr. Iraj Taraporwala in Mumbai, India. The young Mobed Rostam spent seven years in India studying the Gathas, understanding religious practices and became conversant in the Avestan, Pahlavi and Pazand languages. Upon completion of his schooling, Rustom was granted the honor of "High Mobed." In 1959 Mobed Rostam graduated from the College of Law of Tehran University. He participated in many international congresses and authored many books. Mobed Rostam lived a fruitful life of 88 years and passed away in 2000. He is survived by three sons, one daughter and seven grandchildren.

Mobedan-Mobed, complied for public prayers in Avesta and Pazand languages.

Various Sections of the Velldidad

Religion.

A glance at various chapters of the Vendidad shows that the book is a compilation of numerous stories, legends, history, science, art, and religion of ancient Iranians. They were put together during the Median period by Western Magi after they accepted the Zarathushtrian religion. They added a chapter concerning Asho Zarathushtra's life. And they called themselves followers of "Mazda-worshipping Zarathushtrians (who were) against the Daevas and believed in the Ahurian Doctrine" (Mazdayasno Zarathushtrish vi-daevo Ahura-tkaesho). In order to show the Vendidad as the laws of Zarathushtra, they introduced every chapter of the book with "Zarathushtra asked Ahura" Mazda and Ahura Mazda answered" sentences. The Gathas have nothing like it. This was a policy of the composers and compilers of the Later Avesta who wanted to have their

According to the late Professor Nyberg, the Zarathushtrian religion spread first among the Medes and then among the Persians. It appears that the Median Magi were clever enough to see the danger the Zarathushtrian Doctrine posed to their beliefs. They soon pretended to be the orthodox supporters of the new religion. The Magi were the religious leaders of the Median people. They had the monopoly of performing religious rituals. Their profession was hereditary, and their leadership was quite usual for the laity to follow.

Their strategy saved them their former position in the new religion. They gradually introduced all their beliefs, rituals and customs under the garb of Zarathuhstra's teachings. The Zarathushtrian doctrine came under the influence of the Magi. As a result, spiritual freshness was gradually replaced by hard and in many instance impractical rules and regulations. The Zarathushtrian Doctrine was against magic and superstitions. It recognized the work and progress as true worship. It raised man's position and introduced principles, which forbade the monopoly of a distinct priestly class which would control human resources by means of superstitions. Zarathushtra replaced hypocrisy and deceit with virtue and excellence. He advocated freedom of will and intellect. The Zarathushtrian religion was greatly harmed by the Median Magi. It suffered much. They interfered in public affairs and gave them a religious hue. They

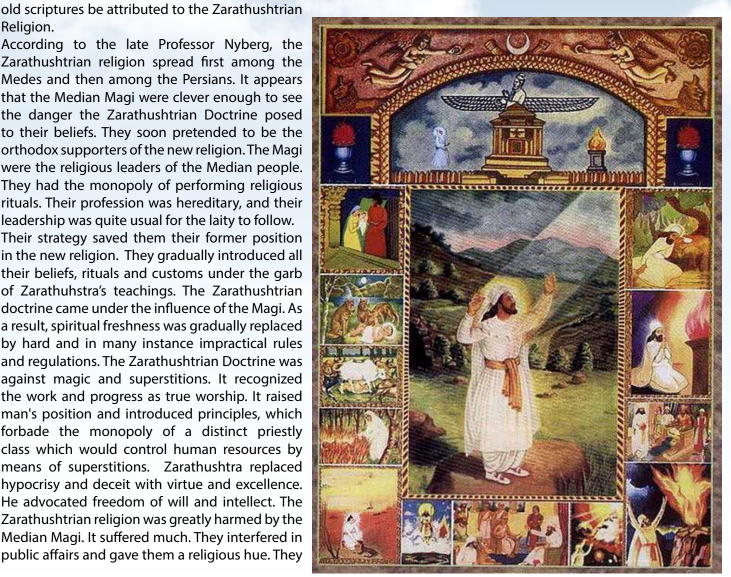
controlled one's life from birth to death.

Unfortunately, when Western scholars took to Avesta studies, they intentionally or not ascribed the entire collection to the Prophet and the true Zarathushtrian Religion.

Regarding the language, although the major part of the Iranian religious scriptures has been written in Avesta, one cannot ascribe the entire lot to Zarathushtrians.

**Avestan Scriptures** 

With the spread of the Zarathushtrian religion, Iranians began collecting and compiling ancient history, philosophy, science, tradition, laws and and beliefs of their ancestors. According to Pahlavi sources, these scriptures were written in gold on 12000 cowhides. Later they were made into 21 volumes divided into three categories of (a) seven volumes of the Gathas of Zarathushtra and the principles of the Zarathushtrian religion, (b) seven volumes of mandatory prayers, rituals, and regulations.



The division clearly shows that the law scriptures were of lesser importance. The laws were prepared and enforced during different periods in places. They could never be placed on part with the first two categories. Further more many books were written in Pahlavi during the Parthian and Sassanian periods. At present Iranian Zarathushtrians are governed by the rules and regulations, which have been prepared and put in practice during the last century. To fully understand the issues related to Zarathushtrian rules and regulations one should study and understand the laws in force before and during Asho Zarathushtra's time. One should find out how the Prophet acted and reacted vis-a-vis such problems. Above all, every information we gather about the Magi and other religious leaders of Iranian groups will lead us to the overall picture of tl1e subject. It should be also noted that although all of them carry the same title of "Magi", the Median, Azerbaijanian, and Babylonian religious leaders are not the same as the Zarathushtrian Mobeds.

Contents of the Vendidad

A glance through the contents of the Vendidad shows that although its rules and regulations are very old, some of them were hygienically very effective in its own times and even some of them may be accepted to be good today. But one cannot accept the present version of the Vendidad to be the copy of the old origin. As seen, while Yasna and Yashta distinguish the Zarathushtrian Law as separate from the Vendidad, the extant version is a mixed collection of the old sections of the old Vendidad, the life of Asho Zarathushtra, and quotations from the parts of the Yasna. The reason for this mix up is the ascendancy of the Magi to control religious affairs. They forced most of their old customs, such as the Dakhmeh-nashini [disposal of the dead], upon Zarathushtrians. They forbade Zarathushtrians form burying or cremating their dead. Let us have a brief review of the contents of the Vendidad.

Comment on Fragard 1: It shows that the beliefs of the composers of the story of the Aryan countries were non-Zarathushtrian, and that it belongs to a period much older than the Zarathushtrian era.

Comment on Fragard 3:

[1] The ever-burning hearth fire shows the importance of maintaining fire in the day when matchstick and other means of lighting fire did not exist.

[2] The care of domestic animals, particularly the dog, shows the importance given to them in ancient times.

[3] The very ban on burial and cremation shows that ancient Iranian practiced all the three modes of the disposal of the dead.

[4] Regarding purification with bull's urine, it may be pointed out that it is a disinfectant, and that in those days a thing which was readily available to the agriculturist people. But today when we have so many better means of medical purification, there is no need of using means of several thousand years and no sound wisdom will accept the old method.

Comment on Fragard 10: All the spells and prayers prescribed in this section in purification rites are from various parts of the Yasna. It shows that the Magi mixed their rituals with Avestan verses only to obtain the Zarathushtrian consent.

Comment on Fragard 22: This section, like Fragard I. shows the Zurvanite belief of Dualism of the composers of the Vendidad. Zurvanistic creed goes to pre-Zarathushtrian times. But these people survived the Sassanians and infiltrated Islam. We can see its footprints in the Persian Literature, which is full of fatalism. In fact, the Zurvanite belief in Fatalism is one of the causes of the Sassanian downfall and the domination of aliens. It was one of the reasons why Iranians did not rise [after the downfall of the Sassanians] for centuries to work for the good of humanity.



## More than Sad

By: Dr. Pantea Farahmand

Studying Psychiatry teaches you that there are many variations of normal occurring in the brain and most emotions are part of a spectrum. Very much like the dual forces of Spenta Mainyu and Angra Mainyu, opposites are necessary for healthy function. For example, if you put happy and sad on a spectrum together they can be viewed as necessary but opposite emotions. Robin Williams is an example of an individual who would experience the extremes of both emotions. On the other hand too much of one feeling and not enough of the other is also aberrant. A person who is happy all of the time is likely working hard to hide other unpleasant or unacceptable emotions (anger, sexual frustration, disappointment, etc.). Unlike bipolar disorder and defense mechanisms, major depression has always been a mental health mystery. How can one explain the biological function of being so sad that one sleeps all of the time, has no energy, nothing they enjoy, and who wants to die daily? Why would Ahura Mazda create such an illness, and what is the purpose of it? From my training I have learned that there is usually not one reason driving major depressive disorder—genetics play a role, as does one's environment. The genetic-environment contributions are simple explanations, but definitely not descriptive of the larger picture. I would like to use my therapy case, James, as an illustration of the environmental contributions to major depression.

James is an 18-year-old male who was born in Peru and came to the US when he was 7 years old. He spent the first seven years of his life with his mother, and cousins, while his father began the first leg of his family's pilgrimage to the US. Once in the US James' believed he would learn how to become a man from his father. Unfortunately his father had a violent temper and was controlling. He began physically abusing James for the first time when he was 8 years old, and continued to do so until James attempted suicide at the age of 15 years. Fortunately he did not die, and was hospitalized for 3 weeks in a psychiatric hospital where he was started on antidepressants, and began both individual and family therapy. After the hospitalization James' father no longer physically abused him, but continued to micromanage his son's life. He believed and continues to believe that his son requires constant criticism to be successful. Now that James is in college I personally wonder if his father believes his parenting was successful. James doesn't believe so, and despite being very smart and getting into an excellent undergraduate program, he continues to struggle with feelings of inadequacy. He, for example, began his first trimester of college experiencing panic attacks before every exam. To prevent him from failing his course work, I started him on anxiolytic medications to take before each examination. Ultimately, as his care provider, I will be chasing his symptoms

(panic attacks, general anxiety, narcissism, depression, etc) with weekly therapy and medications until, or if, he ever comes to terms with his childhood abuse. I know he is lucky because his symptoms could be worse—he could be agoraphobic, chronically suicidal, self-injurious, drug addicted, etc. However, I also know that someone as bright as James could change the world, if his lack of self-confidence didn't have him second-guessing his abilities. Ultimately, his father's impact on his son's life is in many ways the exact opposite of his intent. His son does not know who he is, or what he is capable of. He only knows what his father has ever told him, which is that nothing he does is ever good enough.

Many born in this environment have the same outcomes—emotional isolation and low self-worth. In James' case, instead of learning to embody qualities of assertiveness, inquisitiveness, and confidence, James became introverted, second-guessing, depressed and anxious. Frighteningly people who are abused or degraded enter into friendships and romantic relationships with aggressors and sadists. Or they don't enter genuine relationships at all, and only use people to fulfill emotional needs that were never met growing up—the classic narcissist. Often medications and therapy are needed for years or lifelong.

In Zoroastrian culture we are taught that there are opposite forces that exist in the world: Angra Mainyu (evil) and Spenta Mainyu (good). However, most aspects of life do not fall exclusively within the heading of one and not the other quality. Even James' father has qualities of both—his intention is for his son to be successful; unfortunately his actions are misguided. Although James is not learning by example how to treat others or himself, Ahura Mazda has still imparted to him free will and a Vohu Manah (Good Mind) to determine his life course. James makes the decision every week to come to therapy, and to heal his scars, rather than to perpetuate them on his future children. It is my belief that with therapy and medication he will reach his goal of how to live a happy and healthy existence.



#### Pantea graduated

medical school at
Penn State College
of Medicine in 2013.
She currently attends
University of Connecticut
for her training in
Psychiatry, where she is
involved in addictions
research in adolescent
populations. She has
previously published

in the International Journal of Eating Disorders and Connecticut Medicine Journal. Her future interests are in the Child and Adolescent Psychiatry field. Dr. Jahanian presented the talk below at the North American Zoroastrian Congress in Los Angeles in December of 2014. He has graciously shared his paper with Chehrenama readers. This fascinating history will be covered in three parts.

## The History of **Zoroastrians Through** Political Analysis and **Historical Letters**

By: DaryoushJahanian, M.D. Kansas City, Kansas

#### Part II

#### **Zoroastrians during Shah Abbas:**

During the rule of Shah Abbas the Great (1587-1628) A.D.), the capital city of Iran was moved from Qazvin to Isfahan, in central Iran. At this time a large Zoroastrian population was well established in central Iran. Zoroastrians' suffering intensified during the rule of Shah Abbas in particular. This increased persecution was precipitated by the revival and gain in momentum of the eastern and Pahlavi philosophies. There was also the Ajamiyoun (Persian) movement, which claimed that the Arab era was over and a new Persian period was to begin. Shah Abbas was determined to crush the movement at its root. The followers of Darvish Mahmood Passikhani Guilani, who believed in reincarnation and were known as Noghtavioun (10), were massacred along with others. Shah Abbas personally executed several of their leaders. His serious concern about the reemergence of the Pahlavi philosophy caused him to carry a harsh anti-Zoroastrian policy.

In the 15th century A.D., in one of the early letters between the Iranian Zoroastrians and their coreligionists in India, the Mobeds of Yazd lamented that "no period (in human history), not even that of Alexander, had been more grievous or troublesome for the faithful than this millennium of the Demon of Wra dated Bahman Rooz, Ardibehesht Mah, 1005 Yazdgardi (1045 Hijri), the Zarthushtis of Sharifabad, Yazd wrote to the Parsis of India: "In the year 977 Yazdgardi (1017 Hijri)

the agents of Shah Abbas came to Yazd to confiscate our religious books. They murdered two Mobeds who refused to surrender them. In Turkabad many Mobeds who refused to surrender the books were killed. The agents plundered and destroyed many scriptures here." Professor Zabih Behrooz writes, "Shah Abbas executed many intellectuals and Zoroastrians under the pretext of atheism." By his order the Zoroastrian quarter of **Sanatabad** in Isfahan was converted into a pleasure garden with peacocks, for the king. Entire Zoroastrian villages like Abianeh, Barz, and Saravar near Kashan were ordered to convert to Islam. This policy of forced conversion did not affect the Zoroastrians of Fars, Isfahan and Kerman significantly. When the Frenchman Jean Chardin and other European travelers like Firby, Tavernier and Texeira traveled to Iran in the 17th century A.D., they noticed that in spite of poverty and rejection from public life, there were still a good number of Zoroastrians left throughout Persia. Chardin in particular praised the Zoroastrians because they were known for their hardworking nature, honesty and morality. Chardin mentioned a large Zoroastrian community living in Isfahan and its villages. In particular, he noted that one large market town known as Najafabad to the southwest of Isfahan was entirely populated by Zoroastrians producing the best wines.

In 1006 Hijri Shah Abbas dispatched troops to the Caspian province of Mazandaran and forcefully converted its inhabitants to Islam. By this time the province had not only remained mostly Zoroastrian but was also ruled by a Zoroastrian dynasty named Padouspanian. At Shah Abbas's order many Zoroastrians were forcefully expelled and deported mostly from Sanatabad, Yazd and Kerman to the city of Qazvin and a ghetto town near Isfahan named Gabrabad. Many died during the deportation. These people, who had been detached from their farms and businesses, were given no jobs. They had been brought there to do the menial work that no one else would accept. Pietro Della Valle, a Roman tourist, in a letter dated December 8, 1617 writes that the streets of Gabrabad were wide and well-designed but the houses were one floor and small, reflecting the poverty of the tenants (11). He adds that the Zoroastrians could not own businesses and were mostly laborers and farmers. Their clothes were thick with the color of mud brick. It is worth mentioning that Shah Abbas transferred Armenians from the Julfa of Tabriz and settled them in Julfa near Isfahan. Della Valle writes that most Armenians in Julfa were merchants and wealthy and treated favorably. Jean Chardin (1643-1713) writes: quite a few Gabres (Guebres) and Parsis remain.

These are the original Iranians who adhere to their old traditions and religion. Many of their houses and villages in the south of Isfahan were destroyed by Muslims during the civil war, and a few could take refuge in Yazd and Kerman. These people are so miserable that they could not afford to provide a gift on the occasion of the coronation of King Soleiman the third, and they were excused. (12) In such a hostile environment, the Zoroastrians suffered spiritually and materially, and had to subsist to preserve their faith. In a letter from the 17th century A.D., a **French priest** writes to his boss (13):

"Islam is not the only religion of the Iranians. There are many Iranians who have preserved their old religion. But they have none of their ancestral knowledge and science. They live in a state of slavery and absolute misery. Most difficult and harshest public works are assigned to them. They are mostly porters or work in the farms. The state of slavery has caused them to be shy, naïve and rough mannered. They speak in a different dialect and use their old alphabets. Iranians call them (Gavre), which means idol worshippers, and they are treated much worse than the Jews. They are accused of being fire worshippers...but they respect the fire. They believe that in order to receive salvation, one should till the land and develop orchards, avoid polluting the water and putting down the fire. Their holiest man is named Zardosht and their most important festival is Nov Rooz..."

#### The role of clergy:

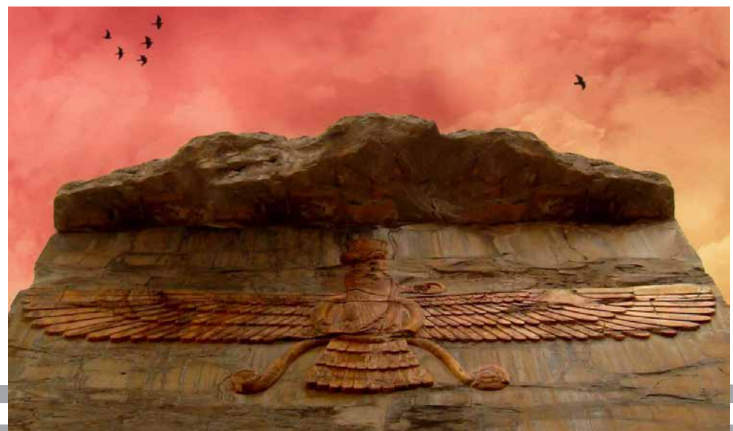
The Shiite clergy exerted a strong role in preventing any

resurgence of Zoroastrianism. Their writings instigated hatred against the Zoroastrians. To make them more credible, these fabrications were mostly attributed to the Holy Imams. For example, **Sheikh Bahai**, the high cleric and scholar of Shah Abbas'era, wrote: "Majussis (Magians or Zoroastrians) had a book named Jand and Pajand that were burned in fire. They had a prophet named Zardosht who was killed. He had a book written on 12,000 hides. Jihad against them is a religious duty until they convert to Islam or promise that will not commit adultery with Muslim women (marrying them)."

These writings have continued even to our time, as **Rayshahri**, a contemporary clergyman and scholar, writes: "A man named Zardosht brought a book for the Majussis and claimed prophethood. Some believed him and others did not and turned him away. He was killed and consumed by the wild animals in desert. The primitive Arabs were closer to God than the followers of Zardosht...and their king Keikhosrow had killed three hundred prophets." Years before rising to power, Ayatollah Khomeini, who was concerned about the resurgence, wrote: "Zardosht the magus and fire-worshipper by some dishonorable knaves has been called the holy and God-worshipper. If this fire of dirt that has risen from the temples of Fars is not extinguished, soon the trash will spread and they invite all to join the Gabre's (Zoroastrian) creed."

#### The worst blow:

Despite all the adversities, the population of the



Zoroastrians at the turn of the 18th century A.D. was nearly one million. (14) But the worst blow was delivered by the last Safavid king, Shah Sultan Hussein (1694-1722), a fanatic and superstitious man. Soon after his accession to the throne to popularize himself, with approval and encouragement of the main clergyman Mohammad Baqir Majlessi, in 1696 A.D. Shah Sultan Hussein issued a decree that all Zoroastrians should convert to Islam or face the consequences. Nearly all were slaughtered or coercively converted, while a few fled the bloodbath and took refuge in Yazd and Kerman. In this massacre the entire population of Gabrabad was wiped out, and many men, women and children fell victim to bigotry in Najafabad and other towns and villages. A Christian missionary residing in Isfahan reported that the central river, Zayandeh Rood, turned red from the blood of the unfortunate Zoroastrians who would not convert and were butchered by mobs of thugs armed with swords, clubs and other weapons. The survivors fled to Mobarakeh, Khoramshah, Yazd and some to Kerman. Estimates of the number of victims vary, from more than 8,500 by the French, to as high as hundreds of thousands. Fire temples were razed to the ground or converted to mosques. Today the people of Naiin and Anar near Isfahan and Yazd speak Dari (the Zoroastrian dialect), but they are Muslims. The customs and traditions of Abianeh remain Zoroastrian, but the religion there is Islam.

This infamous Zoroastrian massacre that occurred three centuries ago in central Iran has been guoted by the generations of Zoroastrian families to this day, but the history books have been silent.

By 1707 A.D., when Le Bruyn visited Isfahan, the Zoroastrians were no longer able to practice their religion freely. He noted that most Zoroastrians had been forced to Islam three years earlier (15).

In 1821 Ker Porter when visiting Isfahan noted that there were hardly any Zoroastrians left in Isfahan and Gabrabad was in ruins.

A demographic picture of the communities of central Iran can help demonstrate the extent of the Zoroastrian persecution and massacre just during the Safavid era. Today the two central cities of Isfahan and Kashan have strong Jewish communities, and Julfa of Isfahan remains exclusively an Armenian town with churches and schools. But there is no native Zoroastrian community in either of these cities. The fledgling community of Isfahan indeed is a transplant, a transient one of people who have in recent years for job opportunities settled and formed association.

#### Fear of resurgence in the later era:

The hostile sentiment toward Zoroastrians by Shiite rulers and clergy did not cease after the Safavids, and the misery and massacres continued. Still concerned with a resurgence of the old religion, Shiite clergy continued to fuel hatred through depictions of Zoroastrians as fireworshippers, impure and outcasts. In his letter dated March 20, 1818, **Ker Porter** wrote (16): "Many Zoroastrians are miserable and hopeless but they adhere to their religion. As they cannot afford to travel and take refuge in other countries, in their homeland they suffer and endure the hardship. Their spirit is high toward the sky and their eyes look down to the ground in tears for the daily misery they face. They have used the cities of Yazd and Kerman for shelter and those who were able fled to the mountains and India. There are 4,000 to 5,000 of them in Yazd where they can more or less practice their tradition. They are mostly good farmers, gardeners or artisans." General **Houtum Schindler** (17) summarized the Zoroastrian's plight as forceful conversion to Islam, confiscation of their assets and inheritance, extortion of one fifth of the value of property or business for the Muslim clergy, prohibition of construction of new buildings or repair of the old ones, prohibition from putting on new dress or riding horses, forceful payment of extra tax (Jizya), automatic exoneration of the murderers or culprits if they are Muslims and their victim is a Zoroastrian, or if they have attacked or burglarized the Zoroastrian houses or their shelters. **Count de Gobineau**, the French ambassador to Iran in 1850s, presented a pessimistic view of the Zoroastrian community: "Only 7,000 of them remain and only a miracle may save them from extinction. They teach a lesson to the world that glory is not everlasting, because these are descendants of the people that one day ruled the world."



Born and raised in Tehran, Iran, A founder of the Faravahar Zoroastrian Youth Organization in Tehran, served as its first president. A founder of Zoroastrian Association of Kansas (ZAKA) and served as its first president. Since 1982 has served on the board of trustees of Rustam Guiv Foundation, then as its vice-president and currently its president. Has been a guest speaker in Zoroastrian congresses and conferences, authored articles and a book (The

Zoroastrian Doctrine and Biblical connections). Specialized in Obstetrics & Gynecology Married to Mahin Amighi Jahanian, they have two sons, Arash and Keyarash.

Please send your "Dear Nahid" questions that are within the confines of various aspects of the Zoroastrian religion/culture or conflict resolution to cninfo@czcjournal.org

# Ask Nahid

Dear Nahid.

The 3 pillars of our religion is Good Thoughts, Good Words, and Good Deeds. What is Good? What constitutes Good? ~ Mitra

Dear Mitra,

The following are all definitions of the word Good, as it is easily found on the Oxford University Press website. Good as a noun: that which is morally right; righteousness; benefit or advantage to someone or something; merchandise or possessions. Good as an adjective: to be desired or approved of; having the qualities required for a particular role; possession of displaying moral virtue. Good as an adverb: well.

Nahid Dashtaki completed her master's in both Dispute Resolution and Public Policy from Pepperdine University. She has received two Bachelor of Science degrees in International Relations and Comparative Literature from the University of California, Irvine along with extensive international work experience in the Middle East and Asia. She continues her work with mediation and conflict resolutions at Los Angeles World Airports.

and ultimately the individual to determine. Not only is it important to know the concepts of Good as well as Evil, we need to understand why Good is what we as a community want and thrive off of.

The answer to what constitutes Good however is not so readily

available on a website. That definition falls onto the community

Historically it has been governments and councils and philosophers and simply wise men who have set laws, rules and doctrines which determine what collectively had been

> common practice to have been acknowledged as Good by the larger population as a whole. These laws, rules, and doctrines were created, adhered to and enforced by members of that same community.

> Today we trust our governments to constitute Good for us, and we discuss, debate, converse over the Goodness of it all and if it is how we wish to live. In democratic societies, votes are taken to determine what laws are created and what law makers are trusted with those duties. Same is true for our communities. We

choose the wisest and most diplomatic to progress the vision of the community towards Good.

However there is still a greater level of humanity that does not come from laws, but instead social constructs of appropriate behavior. Your daily decisions in life to act towards Good come from a choice, of using what your parents, grandparents, aunts, uncles, cousins, siblings and friends have taught or shown you. The Good that you seek to define is walking, breathing, talking and teaching all around you.

I believe the answer you are looking for lies in all the above definitions. The concept of "Goodness" has been determined in many different ways over the course of many years – just like every different definition. Each version of Good has been adapted to the times and values of current events and principles. Our Good thoughts, words and deeds today reflect what our values are as a society and community.

As Zoroastrians our understanding of Good follows closely with our understanding of Evil. Whatever is determined to be Evil or negative and non-beneficial, cannot be Good for the individual or community. The beauty of our faith is that we believe in a dichotomy of consciousness. This delicate balance of Good and Evil in the universe comes from our actions. Good is what brings positivity to our communities; joy to our families and friends; progress to our societies. We understand what that Good is by understanding that Evil is not something we desire or benefit from.

We have come to view Good as a concept of positivity and correctness. It is the definition of being beneficial or advantageous. But now that we have an idea of what Good is – we need to figure out who determines what is Good. Which now leads us to your second question: what constitutes Good?



"Excerpts below are from the following website: Circle of Ancient Iranian Studies; For full text and bibliography please refer to:

http://www.cais-soas.com/CAIS/Celebrations/sadeh.htm"

## Jashn-e Sadeh Fire Festival

By: Dr. Anna Krasnowolska Department of Iranian Studies, Jagiellonian University, Krakow, Poland

SADA (Arabicized Sadaq or Sazaq), the most important Iranian winter festival, celebrated by kindling fires. While the other seasonal festivals - Nowruz, Tiragān, and Mehragān - corresponded, at least theoretically, to the three cardinal points of the solar year (spring equinox, summer solstice, and autumn equinox accordingly), Sada fell not on the winter solstice, but forty days after it, namely on the 10th (Ābān) day of the month of Bahman (on or around 30 January in the Gregorian calendar, if calculated from the modern Solar Hejri calendar).

No trace of Sada can be found in the Zoroastrian texts, but the Arabicized forms sadaq and sazaq reveal the existence of a Middle Persian form of the name (sadag). In the Šāh-nāma, the kings from mythical Lohrāsp on (Šāh-nāma [Moscow], VI, p. 9, line 21), but predominantly the Sasanians, are said to establish Sada temples, offer gifts to them, and celebrate the Sada festival (relevant passages are collected in Jašn-e Sada, pp. 52-56). The motif of Sada falling into oblivion under the Arab domination appears in the oracles foretelling the decline of the Sasanian Empire (cf. Šāh-nāma [Moscow], IX, p. 341, line 369). Badi-al-Zamān Hamadāni (968-1008) condemns the celebration of Sada, Nowruz, and Mehragān as idolatry for which the Iranians were punished by the Arab invasion (Hamadāni, p. 4; see also Zand, p. 64; Jašn-e Sada, p. 42; Cristoforetti, 2002, pp. 43-44). Yet for Muslim Iranians, who were anxious to retain their cultural identity and historical memory under the Caliphate, these three festivals became a symbol of their glorious past.

The earliest Islamic texts on Sada have been collected and commented upon most importantly by Arthur Christensen (1875-1945; see Christensen, I, pp. 164-82), by the authors of the collective work Jašn-e Sada published by the Anjoman-e Irānšenāsi in Tehran (1946), by Ye.E'.Bertel's (1890-1957, see BERTHELS; 1953), Hašem Rāżi (1992, pp. 549-633), and recently by Simone Cristoforetti in his extensive study of the Sada (Cristoforetti, 2002). Historical and literary sources, both in Arabic and Persian, confirm the feasting of Sada at Muslim courts from the Samanid and Ziyarid times up to the Saljuqs (10th-12th centuries) in the areas from Bukhara and Ghazni to Isfahan and Baghdad.

Of the Samanid period, only one beyt from a qasida about the Sada, presented by Abu'l-Abbās Rabenjani (cf. Lazard, I, pp. 26-

27) to the Samanid ruler NasrII b. AhmadII (r. 914-43) in 331/941, has been preserved (Lazard, II, p. 64; cf. Cristoforetti, 2002, pp. 105ff.). The earliest historical records of Sada celebrations are those of the Ziyarid prince Mardāvij in 323/934 at Isfahan, well remembered as a prelude to his assassination (Ebn al-Atir, VIII, p. 222-23; Mojmal al-tawārikh wa al-qesas, p. 390; Ebn Meskaweyh, V, pp. 412-17; also Abu'l-Fedāy, II, p. 87; cf. Jašn-e Sada, p. 48) and that of the Ghaznavid ruler Masud (r. 1031-40) on his way to Marv in 426/1034 (Beyhagi, II, pp. 666-67). Ebn al-Atir (X, p. 134) reports on a celebration of Sada by the Saljug ruler Malekšāh (r. 1073-92) in Baghdad in 484/1091, and he quotes a gasida by Mutarriz (Cristoforetti, 2002, p. 233). Also from that time comes a note by Moḥammad Gazāli (1058-1111; I, p. 407) on the toys (ceramic trumpets, wooden swords and shields) that were sold on the occasion of Sada. Sada gasidas (sazagiya) dedicated to Buyid rulers were, as a rule, written in Arabic, while Persian poems flourished at eastern courts, especially under the Ghaznavids (see texts collected in Jašn-e Sada, pp. 56-69, 74-78; Bertel's, pp. 36-41).



Early Islamic texts ascribe the establishment of the festival of Sada to the characters connected with the myth of the origins of the humans (Gayumart and the first human couple) and to epic heroes: to Hušang, in commemoration of his discovery of fire when he tried to hit a dragon with a stone (Šāh-nāma [Moscow], I, pp. 33-34; Biruni, Ātār, tr. Sachau, p. 226; cf. Cristoforetti, 2002, pp. 280-82); to Feridun, in memory of his victory over the dragon-king Zaḥḥāk, and the salvation of a half of the latter's victims by his cook Armāyil (Biruni, Ātār, tr. Sachau, p. 227; Idem, 1954-56, pp. 265-66; Idem, 1983, pp. 257-58; Gardizi, pp. 246-47; Rāzi, p. 37; Nowruz-nāma, p. 10; a different version is given by Ebn al-Fagih, pp. 329-31, see Cristoforetti, 2002, pp. 292-94); to Zāv, the son of Tahmāsb, in memory of his victory over Afrāsiāb (Noweyri, p. 186). Onsori calls the festival a patrimony of Feridun and Jamšid (p. 14), that of Xosrow and Bahman (p. 240), or a tradition of dehgāns and gabrs (pp. 239-240), while Manučehri (p. 60) attributes it to Kayumart and Esfandiār. Another branch of the tradition ascribes the establishment of the festival to Ardašir Bābakān (r. 224-42; Biruni, Ātār, tr. Sachau, p. 226), or to

his mother (Qazvini, p. 80).

In fact, the traces of a solar festival held around the winter solstice are to be found in both Middle Persian texts and texts of the Islamic period. Biruni mentions an Āzar-jašn (Fire-festival) celebrated on the 9th (Azar) day of the month of Azar, the last autumn month (Biruni, Ātār, tr. Sachau, p. 225; Bundahišn, tr. Anklesaria, XXV.13-14, pp. 106-7), which was probably identical with the fire festival called Sahrivaragan or Azar-jasn on the 4th (Šahrivar) day of Šahrivar, being the beginning of winter in okhārestān (Biruni, Ātār, tr. Sachau, pp. 221-22). On the first day of Dey (winter solstice and the first day of the "Small Winter" of three months), there was a festival called Xorram-ruz (joyful day), Xvar-ruz (Sun-day), or Navad-ruz (ninety days [left to Nowruz]; see Biruni, Ātār, tr. Sachau, pp. 225-26; Idem, 1954-56, p. 264; Gardizi, p. 245). In Islamic Persia, the night of the winter solstice (the last night of autumn) was known under its Syriac name of Šab-e Yaldā (the night of nativity), or as Šab-e Čella (the night opening the initial forty-day period of the three-month winter). Being the longest and the darkest night of the year,



additionally connected with Christianity, Šab-e Yaldā usually has negative connotations in Persian poetry (for example, see Manučehri, p. 25; Onsori, p. 301; Nāser-e Xosrow, p. 6; Xāqāni, p. 25; Sadi, p. 723; cf. Krasnowolska, 1999, p. 60). Yet, traces of some ritual importance of the winter solstice night have survived in popular beliefs and practices (Enjavi-Širāzi, I, pp. 18-29, 108-10, 124-31 and II, pp. 28-49, 152-64, 182-85; Šakurzāda, pp. 194-96). Mary Boyce (1968, pp. 213-15; Idem, 1977, pp. 176-85; Idem, 1983, pp. 800-1) mentions a fire festival still observed by Iranian Zoroastrians, which falls on the 26th day (Astād) of the month of Āzar, (mid-December), that is one hundred days before Nowruz. This festival is named Sada in Kermān and Hīromba in Yazd, and Boyce considers it to be more ancient than the Sada of the month of Bahman.

There were also some minor festivals on the dates close to Sada. The second (Bahman) day of the month of Bahman, that is Bahmanagān or Bahmanjana, was a festival dedicated to Bahman (Vohu Manah), the patron of livestock (Biruni, Ātār, tr. Sachau, p.

226; Idem, 1983, p. 257; Idem, 1954-56, p. 265; see Dehkhodā, s. v.; Ṣafāy, p. 499). The festival of Bahmanjana was confused with Sada in the Ghaznavid times already (Amaq Bokhāri, p. 185; Šād, I, p. 816), and this mistake was repeated by Berthel's (p. 41). A festival called Now-Sada (New Sada) or Bar-Sada (Upper Sada) was celebrated five days before the Sada proper, probably as a result of an intercalation (kabisa, see Biruni, Ātār, tr. Sachau, p. 213; a passage missing in Sachau's text was supplemented by Khalidov, p. 162; and in Biruni, Pamyatniki, 1957, pp. 242-43; Gardizi, p. 246). In Qazvini's Ajāyeb al-makhluqāt (p. 80), Sada falls on the 15th day of Bahman, which seems to show a situation when the five intercalary days (andargāh or andarjāh) fell between Ābān and Āzar.

The Sada night was considered the coldest night of the year. It was believed that on that night the winter came out from the hell (Biruni, Ātār, tr. Sachau, p. 226; Qazvini, p. 80) and, according to Biruni, in Karaj it was called šab-e gazina (the biting night). After Sada, the weather was supposed to be getting warmer. Popular concepts about water becoming warm on the 10th of Bahman, about the earth becoming warm from inside while the air is still cold, or about the earth taking her secret breath (nafas-e dozda) on that day seem to go back to the beliefs in a divinity staying under the ground in winter (Asadiān-Xorramābādi et. al., pp. 213-14; Enjavi-Širāzi, I, pp. 1, 8-9, 102 and II, pp. 8, 16, 18-20, 139, 142-46, 150, 196; see also Krasnowolska, 1998, pp. 210-11). To the Sada poems the festival furnished an opportunity for an exquisite description of fire, which was frequently compared to a plant, a flower, a fruit tree, a stack of corn, or a garden blossoming in a winter landscape (Onsori, p. 14; Farrokhi, pp. 48-49; Manučehri, p. 30; Asjadi, in Jašn-e Sada, p. 57). This imagery seems to go back to old mythological concepts connecting the vegetable life with fire. Calendric notions are sometimes personified in such poems. Manučehri, in his Sada gasida which starts with Bar laškar-e zemestān nowruz-e nāmdār (Manučehri, pp. 39-41), makes use of the folkloric motif of Winter-and-Spring combat, and of the return of an exiled deity, common in folklore. Cristoforetti (1995) stresses the dragon-killing motif of the Sada mythology and its broadly understood "ambrosian" aspects as conceived by G.Dumézil in his early works (1926, 1929).

The disappearance of Sada was never complete, and some traces of a winter fire festival celebrated on the 10th day of Bahman, or around that date, survived until the 20th century. While the custom of lighting fires on the Sada night is unknown to the Zoroastrians in India, their co-religionists in Iran are still practicing it as a part of their religious observances. The authors of Jašn-e Sada give a description of the festival with some photographs from Kerman (pp. 17-18; see also Boyce, 1968, p. 213, for the Zoroastrian quarter in Kerman; Idem, 1977, pp. 176-82, for the feast of Sada on the Aštād day of Āzar-māh in Yazd; Raži, pp. 601-3, for Kerman). According to Hāšem Raži (pp. 603-4), the Zoroastrians of Tehran keep their Sada celebrations since 1317Š./1938, and since recently these have been taking place in Kušk-e Varjāvand, in the western part of the city.

# Field Marshal Sam Manekshaw The Man and His Times

By Brig Behram M Panthaki (Retd) and Zenobia Panthaki

ISBN #: 978-93-83098-30-9 - Publication of 2014

The book is dedicated to men in uniform who laid down their lives defending our country and to their widows whose sacrifice is in equal measure. A major portion of the royalty will be donated to the War Wounded Foundation of India and the War Widows Welfare Assn. of India.



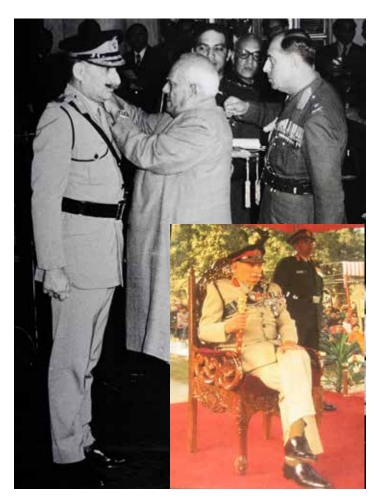
As a 2-star general he had a run-in with Defence Minister Krishna Menon when he refused to snitch on then Army Chief, Gen KS Thimayya, and told Menon to mend his ways. This almost brought his career to a grinding halt, but for Sam, upholding values trumped personal gain. As a 3-star general he stopped the young Indira Gandhi who had accompanied her father, Prime Minister Nehru, from entering the Ops Room of his Corps HQ in NEFA, as she lacked security clearance. As an Army Commander, on tours, he carried the latest music LPs, playboy magazines and calendars as gifts for officers serving in high altitude areas, paying for these on his personal tab. In April 1971, as Chief of Army Staff, he stood up to Prime Minister Indira Gandhi and offered to put in his



papers rather than compromise the safety and security of his men through an untimely, unplanned war. In December that year, under his command, within two weeks, the Indian army liberated East Pakistan and the creation of Bangladesh forever changed the map of the subcontinent and the geopolitics of the region. The government honoured him by promoting him to Field Marshal, a first for the Indian Army. At the height of the war, rumours ran amuck that he'd been spied at The Tabela, a popular discotheque in Delhi. True or false, we'll never know, for that is the enigma that still surrounds Sam Manekshaw.

As much as men in uniform loved Sam, the bureaucrats dreaded him. The welfare of his troops, his officers and their families came first, always and every time. Intolerant of sycophancy and indiscipline, Sam ruled with an iron rod but tempered his decisions with compassion and humour. Dressing down a young officer whose dalliance with a tribal girl had resulted in a military standoff, Sam admonished, "Boy, you had my entire Eastern Army at 'stand-to'. I hope she was worth it!"

Many such anecdotes about Sam Manekshaw can be found in a coffee table book that Zenobia and I have written on the Field Marshal. I served on the General's staff from 1965-73 and was a witness to events and decisions that impacted



the geo-politics of the Indian sub-continent. We shared a closeness to Sam that gave us a unique insight into his ideals, his military acumen, his mannerisms and his unique sense of humour. With 200 photographs, citations, letters from eminent personalities and Heads of State, the book has a lot to offer. It transports one to a time of gracious living and high thinking.

The Chief of the Indian Army launched the book on April 3, 2014, to celebrate Sam's birth centenary. A second release was held on April 5 by the Delhi Parsi Anjuman and a third, in Mumbai at the Trident Hotel where former Chief Justice of India, Sam Bharucha was the chief guest and recommended the book as a 'must read', for Manekshaw's life symbolises the highest principals of public life and the spirit of nationalism. The book has received over 60 positive reviews. Three excerpts follow:

Mr. Fali Nariman, President Bar Association of India and Former Additional Solicitor Gen of India: "From beginning to end this delightful narrative simply races along, providing an intimate, witty and scintillating story of a superhero.... Sam's humanism, his notations on official files, his colourful language and his doodles, which occasionally set off tidal waves of mirth through Army Headquarters, make this book simply 'un-put-down-able'!

#### Lt Gen Vijay Oberoi, Former Vice Chief of Army Staff:

"An excellent book that is a labour of love and a tribute to the great Sam Bahadur... A delightful tale woven with great dexterity and garnished with a profusion of photographs that brings out the well-rounded personality of a proud soldier, a military leader par excellence and a great human being. This gem of a book is a must for your coffee table."

Lalit Mansingh, Former Foreign Secretary and Ambassador to the United States: "While chronicling his career, (the authors) present him ... as a family man, a comrade-in-arms, a strategist and a charismatic leader of the troops. It is a story narrated with affection and admiration but never with hyperbole."

The book can be bought on Amazon. Remember, most of the royalty will go to the War Wounded Foundation and the War Widows' Association of India.

**Ervad Brig. Behram Panthaki** graduated from Pune University in 1963 and is an ordained navar and maratab. He was commissioned in the Indian Army in 1964 and served with the 8th Gorkha Rifles. During his career he was deployed on the Indo-China and Indo-Pakistan borders, fought insurgency in eastern India and in the Punjab, had four posting in state of Jammu & Kashmir along the line of control, including one at the Division HQ in Ladakh that controls operations on the Siachen Glacier. He commanded a Brigade in New Delhi that is responsible for the security of the capital and protection of VIPs. Brig. Panthaki served on the faculty of the Army War College and the Defence Services Staff College. The appointment he covets most is as ADC (Aide-de-Camp) to Field Marshal Sam Manekshaw when he was Chief of the Army Staff. In 1994, after 30 years of service with 12 military honors he opted for early retirement to join his family in the US. Brig. Panthaki serves the Zoroastrian community of Washington DC as their mobed. He recently retired as Director of Human Resources at The Kingsbury Center.

**Zenobia Panthaki** is an alumnus of University of Delhi. She began her career with IBM in New Delhi. After marrying Captain Behram Panthaki, Zenobia became involved with the running welfare and education programs for soldiers' wives and children. In 1984 when her husband was posted to New Delhi, Zenobia resumed her career and joined the World Bank. In 1994 she transferred to the Bank's HQs in Washington DC, retired in 2012, and now consults for the Bank.

# The Human Constant



Roya Behmardian

was born and raised in Southern California. She has attended CZC's Persian and religious classes all through her childhood. She graduated from UCI with a Masters of Art in teaching.

Walking through Costco is a fulfilling experience. I stroll around looking for samples, carefully noting which food stations I want to revisit, and which ones I regretfully glance at and say "Thank you, but no thank you." I occasionally glimpse at other shoppers walking towards me, but I don't really think about them much. They're just ordinary people living their lives, just like I'm living mine. Yet, if I really stop and look at the people that pass me by, I'd realize how each person is a living story packed with their own unique history—I'd come to wonder—is there really such thing as an ordinary person? And if there isn't, then perhaps it's safe to say that every human story is one worth telling.

A few months ago, Iranians around the world felt a sense of pride and connection as Brandon Stanton, the creator of Humans of New York, traveled to Iran to interview and take photos of its people; the segment was called Humans of Iran. For those of you that don't know, and I urge that you look into it if that be the case, Humans of New York is a blog consisting of photos and stories of very real people that live in New York—as well as many other places and countries. The stories make you cry, they help you laugh, and often times—they allow you to see the humble heroism radiating in so many people that we don't know about.

If there's one thing I've learned from reading this blog, it's that people are amazing, people are resilient, and we're all much similar to each other when we're brave enough to be vulnerable and sincere.

When Humans of Iran happened, I woke up every morning excited to read the next new story. There was the twin boys

from Chalous who got caught switching places because one of them wrote his real name on a test, or the woman from Rasht who loves literature and said "I only have one life to live. But in books, I can live one thousand lives." The one that touched me the most was about a young man from Tehran whose mother had passed away. He just wanted to feel close with his dad—and when he did, he said: "it made me

> so happy. Because it's just the two of us, and I really, really, really, really love

> Hoved these stories not just because of the opportunity to read about people I felt inherently connected to, but also because I knew that others who don't know much about Iran would, even for just a small moment, foresee beyond the negative politics tainting that area to realize the humanness prevalent in all people around the world; to recognize how alike our thoughts and experience really are if we dare to listen carefully, and share honestly.

> These interviews taught me that its the simple things that we feel a

connection to; relating to someone can be as simple as telling them how you actually feel that day, or what hardships you're really going through. Our problems may be diverse, we may love different things and different people, but our pain, our joys, our fears, and our needs are shared emotions that bond us—this is the human constant.

Earlier, I asked if there is really such thing as ordinary people and to be honest, I still don't know. Uniqueness is what makes us individuals, but connectedness and in a way; "sameness" is what makes us human. I guess if there is such thing as ordinary people, maybe what is ordinary is the tendency to experience happiness, to seek love, to undergo heartache, and to search for completeness. These are ordinary things humans encounter, and it's possible that what makes us extraordinary is the way we choose to experience these constants. Maybe, just maybe, we're meant to be both ordinary, and extraordinary---that is why all human stories are worth telling.

For people like Brandon Stanton: he's an ordinary person who is also an extraordinary hero. He practiced the Zoroastrian mantra of Ushta by radiating the happiness of others. Because of him, millions of people around the world can feel connected to individuals we would have otherwise never known about.

Once we come to the simple realization that our humanness binds us, we may subconsciously feel a bit more empathy and warmth towards the strangers we pass by—whether it be at Costco, or any where else full of people who, in the most simple of ways, are just like us.

# Adventures of a young Zoroastrian

Arman Irani was born and raised in San Diego, graduating High School from Canyon Crest Academy. From a young age he enjoyed running and started racing from the age of 6 in Track, Cross Country, and road races. He is currently a freshman, studying at the University of California, Riverside, majoring in Business Informatics in the College of Engineering. He continue to compete in running as part of the UCR running team, this keeps him focused and provides a healthy outlook to his life.

On August 8th, 2015, I completed a 2200+ mile bicycle trip across three European countries, from Rome Italy to Edinburgh, Scotland. It required a lot of planning, and

most of all, a determination to do it. Two years ago my friend and I thought of riding our bikes in Europe upon graduating from High School. The timing seemed perfect and the idea seemed adventurous. I am sure a majority of our friends thought we were crazy, in fact they told us so, but surprisingly, our parents were more encouraging than we anticipated. Two more of our friends who thought the way we did, joined us in our quest and soon we started planning. We needed a start and end point, number of days we would spend, proper bicycle equipment, money and a budget. Three months of detailed planning culminated

in a group presentation to our parents for a final sign off. On June 19th 2015 the four of us set out with our gear for Rome. We had the route planned, with a complete understanding amongst ourselves that anything could go wrong and contingency plans may have to be drafted on a daily basis. We all understood that any number of things could go wrong, we could have mechanical failures, we could get hurt, our belongings could get stolen, and, we may not be able to reach our planned daily destinations. We rode through major cities such as Rome, Florence, , Paris, and London but for a majority of our riding we went through small towns, some no bigger than a couple of football fields across, and sometimes didn't see anything except wheat fields for miles. There were days we didn't want to get up in the morning because our bodies were so sore. Some places were so beautiful that I wish I could have stayed and settled down. We biked approximately 50-60 miles a day with a few rest days to enjoy the area and recuperate. Since all four of us are runners, we added a running/training routine in our schedule every morning before the riding began. We ate lunch and dinner at small shops, bakeries and grocery stores, and spent the nights at campgrounds. Campgrounds in Italy and France are cheap and very comfortable. England was a different story; we



had rain almost every day, so we opted to stay at cheap B&B's instead of camping out in the rain. We reached Edinburgh Scotland as scheduled, and stayed there two nights to rest and pack for our return trip. During our trip we tried our best to keep our blog updated, if you wish to read, it is at http://rominburgh.wordpress.com

This was a great experience for me, and I recommend anyone wanting to do something similar to do so. But plan it the way you want to do it, learn from other's experiences about planning, but be unique in your own way.



مشاور شحما دراملاک جهت خرید یا فروش هر گونه املاک مسحونی ، تجاری یا زمین با بهترین خدمات

Tel: (818) 645-3134

email: bahirani@yahoo.com

